## Über die Kategorie der Besonderheit

Die Beziehung von Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit ist naturgemäss ein uraltes Problem des menschlichen Denkens. Ohne einen gewissen Grad ihrer Unterscheidung, ihrer wechselseitigen Abgrenzung gegeneinender und gleichzeitig ohne eine gewisse Einsicht in ihr wechselseitiges Übergehen ineinander ist eine Orientierung in der Wirklichkeit, eine Praxis auch im alltäglichsten Sinne des Wortes un möglich. Es ist also nur selbstverständlich, dass sobald das dialektische Denken, wenn auch in spontaner Form einsetzt, und insbesondere, wenn es um Bewusstheit ringt, diese Probleme auftauchen müssen. Lenin stellt dies bereits bei Aristoteles fest. Er zitiert eine seiner Aussagen, aus welcher klar hervorgeht, dass er bereits die ideologische Gefahr der Verselbständigung des Allgemeinen erblickt hat: "Denn natürlich kann man nicht der Meinung sein, dass es ein Haus' /ein Haus überhaupt/ 'gebe ausser den sichtbaren Häusern'". Lenins Kommentar, der sich hier auf die dialektische Beziehung des Allgemeinen und Einzelnen beschränkt, sich aber ohne weiteres auch auf das Besondere ausdehnen liesse, geht naturgemiss weit über Aristoteles hinaus. "Somit sind Gegensatze /das Einzelne ist dem Allgemeinen entgegengesetzt/ identisch: das Einzelne existiert nicht anders, als in dem Zusammenhang, der zum Allgemeinen führt. Das Allgemeine existiert nur im Einzelnen, durch das Einzelne, Jedes Einzelne ist /auf die eine oder andere Art/ Allgemeines. Alles Allgemeine bildet ein Teilchen oder eine Seite oder das Wesen des Einzelnen. Alles Allgemeine umfasst alle einzelnen Gegenstände lediglich annähernd. Alles Einzelne geht in das Allgemeine nur unvollständig ein usw. usw. Alles Einzelne hängt durch tausende von Übergängen mit einer anderen Art Einzelner /Dinge, Erscheinungen, Prozesse zusammen usw. Hier bereits finden sich Elemente,

Keime des Begriffs der Notwendigkeit, des objektiven Zusammenhangs in der Natur usw. Zufälliges und Notwendiges. Erscheinung und Wesen sind schon hier vorhanden, denn wenn wir sagen: Johann ist ein Minsch, der Spitz ist ein Hund, dies ist ein Baumblatt usw.. so lassen wir eine Reihe von Merkmalen als Zufällige beiseite, sondern wir das Wesentliche vom bloss Erscheinenden und stellen sie einander gegenüber.

Die von Aristoteles gesehene Gefahr der Verselbstandigung des Allgemeinen, die vor ihm in der Philosophie Platons eine deutliche Gestalt erhielt, steigert sich in der mittelalterlichen Scholastik zum Begriffsrealismus. Für unser Problem besteht eine wichtige Komponente dieser Gefahr darin, dass Einzelheit, Besonderheit und Allgemeinheit nicht als Bestimmungen der Wirklichkeit selbst in ihren dialektischen Wechselbeziehungen gefasst werden, sondern dass die eine Kategorie als wirklicher im Vergleich zur anderen, ja als die allein wirkliche, allein objektive betrachtet wird, während den anderen nur eine subjektive Bedeutung zukommen soll. Eine solche erkenntnistheoretische Betonung erhält die Allgemeinheit im Begriffsrealismus. Die nominalistische Opposition kehrt die Vorzeichen um und macht aus der Allgemeinheit eine rein subjektive, fiktionsartige Bestimmung. Diese gegen den Begriffsrealismus auftretende, oft spontan materialistische, freilich den historischen Umständen entsprechend ebenfalls im theologischen Gewand auftretende Opposition schlägt in ihrer Kritik des Begriffsrealismus in eine Versubjektivierung des Allgemeinen, in den Nominalismus um. Marx stellt den spontanen, theologisch-verhüllten Materialismus bei Duns Scotus fest und bezeichnet ihn als "ersten Ausdruck" des Materialismus. Eine solche nominalistische Tendenz beherrscht auch die Anfänge des Materialismus in der neuzeitlichen Philosophie; Marx weist dabei mit Recht auf Hobbes hin. 2 Das von Engels betonte Moment

der modernen philosophischen Entwicklung, dass nämlich die Entstehung und die erste Entfaltung der Naturwissenschaften vorerst eine Herrschaft des metaphysischen Denkens begründen, spielt verständlicherweise eine entscheidende Rolle darin, dass die Dialektik des Besonderen kaum, höchstens episodisch auftaucht. Freilich waren manche Zentralgestalten der philosophischen Begründung der neuen mathematischgeometrisch-mechanischen Wissenschaften auch bedeutende Dialektiker. so .Descartes oder Spinoza. Letzterer hat mit seiner Definition: "omnis determinatio est negatio" wie wir später sehen werden, sehr Wesentliches zur richtigen Erfassung der Besonderheit beigetragen. Jedoch erst als das wissenschaftliche Interesse sich nicht nur auf die wesentlich als Mechanik aufgefasste - Physik, sondern auch auf Chemie und vor allem auf Biologie richtete, als in der Biologie die Probleme der Evolution aufzutauchen begannen, als die französische Revolution in den Gesellschafts- und Geschichtswissenschaften ebenfalls den Kampf um den Entwicklungsgedanken in den Vordergrund stellte, begann unsere Frage in den Mittelpunkt des philosophischen Interesses zu rücken.

I.

## Die Stellung der Logischen Frage des Besonderen bei Kant und Schelling

Es ist kein Wunder, dass dies in der klassischen deutschen Philosophie geschah. Sie war es, die in dieser grossen Wachstumskrise des Denkens die Probleme der Dialektik aufzuwerfen begann
und ihre Lösung anstrebte. In selner berühmten Darstellung der grossen
Debatte zwischen Cuvier und Geoffroy de Saint Hilaire weist Goethe
wiederholt darauf hin, dass dieser die Anregungen der deutschen Naturphilosophie für die Ausbildung seiner evolutiongren Methode aner-

MTA FIL. INT.

kannte und dass jener ihm diese geistige Verbindung mit der deutschen Mystik zum Vorwurf machte.

Das erste Werk, in welche dieses an sich uralte, in seiner bewussten Fassung typisch neuzeitliche Problem im Zentrum der Erwägungen steht, ist Kants "Kritik der Urteilskraft". Wenn wir hier diese Initiatorenrolle Kants ameraennen, so bedeutet dies, wie wir sogleich sehen werden, nicht die geringste Konzession an die bürgerliche Kantauffassung des letzten Jahrhunders. In unseren Augen ast mamlich die Kantsche Philosophie - und darin die "Kritik der Urteilskraft" - weder eine grossartige grundlegende Synthese, auf welche das spatere Denken zu bauen hat, noch das Entdecken eines Neu-Lands, eine "kopernikanische Wendung" in der Geschichte der Philosophie. Sie ist - und das ist natürlich nicht wenig - ein wichtiges Moment in der akut gewordenen Krise der Philosophie an der Wende des 18. und 19. Jahrhunderts. Lenin hat das Schwanken Kants zwischen Idealismus und Materialismus festgestellt. Ebenso Lann man bei ihm. wie wir ebenfalls sehen werden, ein Schwanken zwischen metapysischen und dialektischen Denken erblicken. Jeder weiss z.B. dass die transzendentale Dialektik in der "Kritik der reihen Vermunft" den Widerspruch als Zentralproblem der Philosophie aufwirft; allerdings als roblem, das nur die unüberschreitbare Grenze "unseres" Denkens bestimmt, aus welchem - ausser dieser Grenzsetzung - Keinerlei Folgerungen für die Methode der Erkenntnis, der Wissenschaften gezogen werden können. Und wo Kant der Vernunft eine ausschlaggebende Bedeutung zuspricht, in der Ethik hört für ihn die Widersprüchlichkeit vollig auf; er kennt nur den schroffen, antinomischen Gegensatz zwischen Gebot der Vernunft und menschlichen Empfindungen, zwischen intelligibeln und empirischen Ich, weshalb auch in seiner Ethik die

unbedingte Unterwerfung unter das Sollen ausschliesslich waltet, es existiert hier kein Spielraum für eine Dialektik der ethischen Konflikte. Kant ist also eigentlich wider Willen, ohne Bewusstsein die erste bedeutende und einflussreiche Gestält in dem Zustandenommen der dialektischen Methode im Idealismus der klassischen deutschen Philosophie geworden. Seine Philosophie ist eher ein Symptom der Krise als ein ernsthafter Lösungsversuch. Auch die "kritik der Urteilskraft" bildet in dieser Hinsicht keine Ausnahme. Freilich ist es kein Zufall. dass in ihr gerade jene Fragen aufgeworfen werden, die die jetzt geborene neue Wissenschaft, die Biologie, der Philosophie gestellt hat, als den Zwang, den Rahmen des konsequent mechanischen Denkens der bisher herrschenden Richtungen zu aprengen.

Auch hier missen wir gleich mit einer Beschränkung anfangen. Die Entstehung der Biologie als Wissenschaft ist mit dem Kampf um die Evolution verbunden. Es ist zwar richtig. dass zur Zeit der Niederschrift der "Kritik der Urteilskraft" die mechanisch klassifizierende Richtung vom Typus Linné noch die herrschende war, aber der Kampf war schon ausgebrochen, um nur von Deutschland zu sprec en. in Goethes Entdeckung des Zwischenknochens beim Menschen. Kant nimmt hier resolut gegen das Neue Stellung: "es ist für Menschen ungereimt. auch nur einen solchen Anschlag zu fassen, oder zu hoffen, dass noch dereinst ein Newton aufstehen konne, der auch nur die Erzeugung eines Grashalms nach Naturgesetzen, die keine Absicht geordnet hat, begreiflich machen werde. "L Für jeden Kenner Kants ist der hier symbolisch gebrauchte Namen Newtons doppelt bedeutsam. Einerseits als Ausdruck der wirklich wissenschaftlichen Methode überhaupt /vergl. die Behandlung der Physik in der "Kritik der reinen Vernunft"/. andererseits darin. dass bei Kant die Ablehnung der Möglichkeit einer wissenschaft-

MTA FIL. INT.

lichen Theorie der Genesis und der Evolution auch die Ablehnung jeder neuen Art der wissenschaftlichen Methode, die über jene des 17.18. Jahrhunderts hinausgehen würde, beinhaltet. Freilich zwingt ihn die blosse Tatsache, das blosse Phänomen des Lebens dazu, über die Methodologie der "Kritik der reinen Vernunft" hinauszugehen. Die neuen Problemstellungen Lösungsversuche stehen aber nicht, wie bereits gleichzeitig bei Goethe, wie wenige Jahre später beim jungen Schelling im Dienst der damals entstehenden Entwicklungslehre, sondern wollen bloss für das statische, biologische Klassifizieren eine erkenntnistheoretische Grundlegung schaffen.

Jedoch die blosse Tatsache, dass das Gebiet der Biologie einer logischen, methodologischen und erkenntnistheoretischen Untersuchung unterworfen wird, erzwingt neue Probleme, die mit jenem Begriffsapparat, den die "Kritik der reinen Vernunft" kritisiert und weiterzuführen versucht, unmöglich gelöst werden können. Auch wenn man hier, wie Kant, nur Fragen der Klassifikation und Spezifikation erblickt, muss man Kategorien wie Art, Gattung etc. methodologisch und erkenntnistheoretisch neu formulieren. Kant hat die Aufgaben, die vor ihm stehen, selbstredend innerhalb der Schranken, die für ihn der subjektive Idealismus, der Anti-Evolutionismus bedeuten, verhältnismussig klar erblickt. Die Wichtigkeit dieses Problemkomplexes macht es notwendig, seine Fragestellung detailliert anzuführen:

"Die logische Form eines Systems besteht bloss in der Einteilung gegebener allgemeiner Begriffe /der gleichen hier der einer Natur überhaupt ist/, dadurch dass man sich das Besondere /hier das Empirische/ mit seiner Verschiedenheit als unter dem Allgemeinen enthalten, nach einem gewissen Pri zip denkt. Hiezu gehört nun, wenn man empirisch verfährt und vom Besonderen zum Allgemeinen aufsteigt, eine Klassifikation des Mannigfaltigen, d.i. eine Vergleichung

"mehrerer Klassen, deren jede unter einem bestimmten Begriffe steht untereinander, und, wenn jene nach dem gemeinschaftlichen Merkmal vollständig sind, ihre Subsumtion unter höhere Klassen /Gattungen/, bis man zu dem Begriffe gelangt, der das Prinzip der ganzen Klassifikation in sich enthält /und die oberste Gattung ausmacht/. Fängt man dagegen vom allgemeinen Begriff an, um zu den besonderen durch vollständige Einteilung herabzugehen, so heisst die Handlung die Spezifikation des Mannigfaltigen unter einem gegebenen Begriffe, da von der obersten Gattung zu niedrigen /Untergattungen oder Arten/ und von Arten zu Unterarten fortgeschritten wird. Man drückt sich richtiger aus. wenn man, anstatt /wie im gemeinen Redegebrauch/ zu sagen, man müsse das Besondere, welches unter einem Allgemeinen steht, spezifizieren, lieber sagt, man spezifiziere den allgemeinen Begriff, indem man das Mannigfaltige unter ihm anführt. Denn die Gattung ist /logisch betrachtet/ gleichsam die Materie oder das rohe Substrat, welches die Natur durch mehrere Bestimmung zu besonderen Arten und Unterarten verarbeitet, und so kann man sagen, die Natur spezifiziere sich selbst nach einem gewissen Prinzip /oder der Idee eines Systems/, nach der Analogie des Gebrauchs dieses Worts bei den Rechfslehrern, wenn sie von der Spezifikation gewisser rohen Materien reden. "2

Dieses lange Zitat deckt für uns die Problemlage bei Kant ziemlich deutlich auf. Erstens sehen wir, dass bei ihm - wie auch in der allgemeinen denkerischen Praxis der Aufklärung - Denken mit metaphysischem Denken spontan und unkritisch identifiziert wird. Schon daraus folgt zweitens, dass die Evolution für Kant begrifflich unfassbar /nicht existierend/ ist. Es gibt nur entweder eine Klassifikation oder eine Spezifikation je nachdem ob das Denken von Besonderem zum Allgemeinen aufsteigt, oder sich vom Allgemeinen zum Besonderen wendet. Das heisst Induktion und Deduktion, die bis dahin sehr oft nebeneinander, mitunter als schroff getrennte philosophische Schulen auf traten /man denke an Bacon einerseits und an Spinoza andererseits/ als einander nebengeordnete Methoden erscheinen. Allerdings sind sie auch bei Kant metaphysisch schroff von einander getrennte Gedamken-

operationen. Drittens kommt auch hier das von Lenin aufgedeckte Schwanken Kants zwischen Materialismus und Idealismus zum Vorschein. Dieses Schillern ist in Formulierungen wie "die Natur spezifiziere sich selbst" deutlich sichtbar. Freilich sobald Kant das Problem konkretisiert und konkrete Wege zu seiner Lösung sucht, entsteht sofort die Flucht in den subjektiven Idealismus. Endlich aber müssen wir schon hier, später Auszuführendes vorwegneheend, bemerken, dass diese Flucht infolge der Identifikation des metaphysischen Denkens mit der menschlichen Denkfähigkeit überhaupt in die Richtung einer irrationalistisch gefärbten Intuition abbie gen muss. Kant sagt in der "Kritik der Urteils kræft": "Unser Verstand ist ein Vermögen der Begriffe, d.i. ein diskursiver Verstand "5 Auf diese Frage kommen wir später ausführlich zurück.

Es ist klar, dass sowohl die Klassifikation, wie die Spezifikation das Problem der Wechselbeziehung zwischen Allgemeinheit und Besonderheit aufwirft. Um auf die hier entspringenden Fragen überhaupt eine nur einigermassen konsequente Antwort finden zu können, muss Kant über jenes Verhältnis von Denken um Sein hinausgehen, das er in der "Kritik der reinen Vernunft" statuiert hat. Hier steht nämlich eine jede Geformtheit, ein jedes formende Prinzip ausschliesslich auf der Seite des Subjekts; der Inhalt stammt zwar aus jener "Affektion", die das Ding an sich durch die Sinnesempfindungen auf das Subjekt ausübt. Da aber alle Kategorien /alle Formen/ Produkte der transzendental-schöpferischen Subjektivität sind, muss Kant konsequenterweise dem Inhalt, der Welt der Dinge an sich jede Geformtheit ab sprechen, sie als prinzipiell ungeordnete und nur durch die Kategorier des transzendentalen Subjekts ordnendbares Chaos auffassen. /Diese Konsequenz hat Kant selbst nie radikal folgerichtig gezogen; sie wird

später die Gru dlage der schopenhauerschen Philosophie./ Klassifikationer, wie Spezifikation zwingen Kant über diese Konzeption hinauszugehen; er tut es, freilich ohne dessen bewusst zu werden, dass er
damit den Prinzipien seines theoretischen Hauptwerks untreu wird.

Denn jenes erkenntnistheoretische Programm für dieses Gebiet, das wir
soeben angeführt haben, ist mit der früheren schroffen Entgegensetzung von rein subjektiver Formung und Chaos des Inhalts unvereinbar.

Wir sehen, dass das Kantsche Schwanken zwischen Materialismus und Idealismus hier auf einer höheren Stufe, konkretisierter erscheint. Es handelt sich nicht sehr nur us jenes abstrakte, für das Denken prinzipiell unerreichbare Überhaupt der Existenz der Dinge an sich, der Dinge unabhängig vom Bewusstsein, sondern diese Unabhängigkeit erhält eine konkretere Gestalt; die Natur, die objektive Aussenwelt muss sich selbst spezifizieren, damit das spezifizierende Denken, das Herabsteigen vom Allgemeinen zum Besonderen erkenntnistheoretisch fassen könne, Hier misste schon ein konsequenter objektiver Idealist /vom Materialisten garnicht zu reden/ energisch über die Wirklichkeitsauffassung der "Kritik der reinen Vermunft" hinausgehen: er wisste die Wurzeln, die Grundlage der Spezifikation - und natürlich auch die der Klassifikation - in der objektiven Wirklichkeit selbst suchen: die so herausgearbeiteten Prinzipien der Spezifikation und Klassifikation müssten objektive Eigenschaften. Merkaale der Gegenstände an sich, ihrer Verknüpfung und Entwicklung selbst sein. Es ist ohne weiteres verständlich, dass eine derartige Folgerichtigkeit für Kant garnicht in Betracht kommen konnte. Er kann als subjektiver Idealist nur ein subjektives Erkenntnisvermögen postulieren, er muss den Grundwiderspruch der "Kritik der

reinen Vernunft" auf höherem Niveau reproduzieren, wenn er zu irgendeiner Lösung / auch zu einer Scheinlösung/ gelangen will, ohne sein eigenes System vollständig zu demolieren. Darum führt Kant programmatisch aus: "Also ist es eine subjektiv notwendige transzendentale Voraussetzung, dass jene besorgliche gren enlose Ungleichartigkeit empirischer Gesetze und Heterogeneität der Naturformen der Naturnicht zukomme, vielmehr sie sich, durch die Affinität der besonderen Gesetze unter allgemeinere zu einer Erfahrung, als einem empirischen System qualifiziere."

Dieses Schwanken zwischen Materialismus und Idealismus, das bei Kant stets mit dem Sieg des letzteren endet, ist nicht die einzige Schwierigkeit für den Ausbau der neuen Erkenntnislehre, Kants Konzeption ist letzten Endes nicht nur subjektiv idealistisch, sondern, wie wir bereits gesehen haben, auch metaphysisch; aber auch diese metaphysische Begriffsbildung entsteht als Resultat eines Prozesses, der mit Schwanken zwischen Metaphysik und Dialektik einsetzt. In seinem früheren Versuch, die objektive Geltung der Naturgesetze, die der Mathematik und Physik, welche bei ihm wesentlich mechanisch ist, vor einen "Skandal der Philosophie und allgemeiner Menschenvernunft", vor dem extrem solipsistischen Konsequenzen eines Berkeley oder Hume zu retten, war er gezwungen zu den Aprioritäten der Sinnlichkeit /Raum und Zeit/ und zu denen des Verstandes Zuflucht zu nehmen, welche die Objektivität der formalen Struktur der Aussenwelt zu garantieren bestimmt waren. Wenn wir jetzt auch von den allgemeinen ideologischen Schranken dieser Auffassung absehen, so ist damit die ganze Struktur der Aussenwelt und ihrer Gesetzmässigkeit auf die Methodologie von Mathematik und Physik /Mechanik/ zugeschnitten. Wie kann mun mit diesem Begriffsapparat das Phähomen des Lebens erfasst werden? Auch hier hat Kant die Schwierigkeit, wenigstens teilweise, klar gesehen und ausgesprochen: "Der Verstand aber abstrahiert
in seiner transzendentalen <u>Gesetzgebung</u> der Natur von aller Mannigfaltigkeit möglicher empirischer Gesetze. Er zieht in jener nur die Bedingungen der Möglichkeit einer Erfahrung überhaupt ihrer Form nach
in Betrachtung. In ihm ist also jenes Prinzip der Affinität der besonderen Naturgesetze nicht anzutreffen." <sup>5</sup>

Die Urteilskraft erhält nun im Kantschen System der "Seelenvermögen" die Aufgabe, diese Kluft zu überbrücken. "Die besonderen Gesetze auch nach dem, was sie unter denselben allgemeinen Naturgesetzen Verschiedenes haben, dennoch unter höhere, obgleich immer noch empirische Gesetze zu bringen ... Ihre Funktion bei Kant ist jedoch eine sehr verschiedene, je nachdem, ob der Weg vom Besonderen zum Allgemeinen /Klassifikation/ oder umgekehrt /Spezifikation/ verläuft. Die schroff metaphysische Trennung des Weges von unten nach oben und von oben nach unten hat zur Folge, dass hier für das Erfassen der Beziehungen des Allgemeinen zum Besonderen zwei verschiedene Erkenntnisorgane. "Seelenbermögen" in Gang gesetzt werden müssen. Kant entwirft in der "Ersten Einleitung zur Kritik der Urteilskraft" ein genaues Bild, wie er sich diese Arbeitsteilung der "Seelenvermögen" vorstellt. Verstand: "das Vermögender Erkenntnis des Allgemeinen /der Regeln/"; Urteilskraft: "das Vermögen der Subsumtion des Besonderen unter das Allgemeine": Vernunft: "das Vermögen der Bestimmung des Besonderen durch das Allgemeine /die Ableitung von Prinzipien/" Die Zuteilung der letzten Aufgabe an die Vernunft bedeutet im Bereich des Kantschen Denkens einen Agnostizismus. Denn wir wissen, dass - mit Ausnahme der Praxis, der menschlichen Handlung, präziser: der Gesinnung bei einer solchen Handlung - Kant "unseren" Seelenvermögen keine Mög-

lichkeit einer konkreten und auf die Realitit bezogenen Vermunfterkennthis zuspricht: "unser" Gebrauch der Vernunft kann nur ein Grenzensetzen für den Verstand sein. Dieser Standpunkt wird auch in der "Kritik der Urteilskraft" festgehalten. Das Wesen des Stoffes hat jedoch zur Folge, dass er sich nur höchst inkonsequent durchsetzen kann. Denn in der Erkenntnistheorie der Mechanik bildet der Agnostizismus nur ein Grenzproblem. Die einzelnen Ergebnisse der Physik werden durch dieses Abstellen des erkenntnistheoretischen Horizontes nicht berührt. Es bleibt den Naturwissenschaftlern vorbehalten, wie Lenin gezeigt hat, in ihren Einzelforschungen Materialisten zu sein und sich um den Agnostizismus erst dann zu bekümmern, wenn sie Philosophie treiben. Hier jedoch entspringt das erkenntnistheoretische Problem, bei aller Beschränktheit der Anschauungen Kants über die Evolution, doch letzten Endes aus der konkreten Problematik der Biologie selbst /Organismus, Leben, Art, Gattung etc./. Die vollige Ablehnung einer jeden Erkennbarkeit solcher Phänomene ware mehr als ein erkenntnistheoretischer Agnostizismus: sie ware das Eingestandnis des Bankerotts der Wissenschaft.

Darum ist die "Kritik der Urteilskraft" ein Kompromiss im Vergleich zur "Ersten Einleitung". Im Gegensatz zur oben
angeführten radikalen Trennung der beiden Wege, ihrer Zuteilung an
verschiedene "Seelenvermögen", wird jetzt die Aufgabe der Erkenntnis
in beiden Fragen der Urteilskraft zugesprochen. Freilich, wie wir sogleich sehen werden, in sehr verschiedener Weise. Die Urteilskraft
ist namlich bestimmend im Übergang vom Allgemeinen zum Besonderen;
sie ist bloss reflektierend, wenn vom Besonderen aus das Allgemeine
gesucht wird. Man soll diese Entgegensetzung nicht einfach mit der
in vielen logischen Werken auffindbaren Feststellung, dass die In-

duktion weniger sichere Resultate ergibt als die Deduktion, gleichsetzen. Es handelt sich hier bei Kant um die generelle Problematik um die Krise des metaphysischen Denkens überhaupt - einerlei dass ihm dies nicht bewasst war - welche Krise im zweiten Fall eine Steigerung ins Qualitative erfährt. Eine tiefgreifende Problematik, ist selbstredend auch is ersten Fall vorhanden. Hier aber kann es Kant so scheinen, als ob durch die transzendentale Ableitung der Kategorien die allgemeinen Gesetze, die der Verstand - angeblich, nach Kants Auffassung - der Natur vorschreibt, ein hinreichendes logisches Fundament ergeben würde. Bei jeder konkreten Anwen ung jedoch, d.h. beim Auffinden und Bestimmen einer beliebigen konkreten Besonderheit /sei diese eine besondere Gruppierung oder eine besondere Gesetzlichkeit/. erscheint die Problematik in unmissverstehbarer Prägnanz. Kant sagt: "Allein es sind so mannigfaltige Formen der Natur, gleichsam so viele Modifikationen der allgemeinen transzendentalen Naturbegriffe, die durch dene Gesetze, welche der reine Verstand a priori gibt, weil dieselben auf die Möglichkeit einer Natur /als Gegenstandes der Sinne/ überhaupt gehen, unbestimmt gelassen werden, dass dafür doch auch Gesetze sein müssen, die zwar, als empirische, nach unserer Verstandeseinsicht auffällig sein mögen, die aber doch, wenn sie Gesetze heissen sollen /wie es auch der Begriff einer Natur erfordert/, aus eines, wenngleich uns unbekannten. Prinzip der Einheit des Mannigfaltigen als notwendig angesehen werden müssen." Als entscheidende Momente dieser Ausführungen Kants muss hervorgehoben werden, dass alle besonderen /empirischen/ Gesetze einerseits "nach unserer Verstandeseinsicht" zufällig sind, dass diese ihre Zufälligkeit für "unser" Denken unaufhebbar bleiben muss, andererseits dass "wenn sie Gesetze heissen sollen" muss ihnen ein - "uns" freilich unerkanntes und unerkennbages

- "Prinzip der Einheit des Mennigfaltigen" zugrunde liegen.

Es ist offensichtlich, dass wir es zwar, ebenso wie in der "Kritik der reinen Vernunft" mit einem Agnostizismus zu tun haben, jedoch mit einem, der von diesem qualitativ werschieden ist. Dort handelte es sich um die prinzipielle Unerkennbarkeit der Dinge an sich, was eine ständig zunehmende, ständig vervollkommnete Erkenntnis der Phanomene nicht ausschloss; dass es sich in dieser Erkenntnis nur um die Welt der Erscheinungen und nicht um die objektive Wirklichkeit handelt, bleibt, wie wir gesehen haben, vorerst ohne Folge auf die konkrete wissenschaftliche Praxis. Wir sagen: vorerst, denn sobald die Entwicklung der Physik als Wissenschaft, ihre genauere Annäherung an die Erkenntnis der objektiven Wirklichkeit die zu Kants Zeiten vorherrschende mechanisch-metaphysische Homogeneität der wissenschaftlich abgebildeten Welt auflöst, sowald demzufolge mechanisch-metaphysisch nicht mehr subsumierbare besondere Erscheinungen oder Erscheinungsgruppen, besondere Einzelgesetzlichkeiten auf tauchen, spielt der aspostizistische subjektive Idealismus tief störend auch in die kongrete wissenschaftliche Praxis der Physiker ein. Lenin hat diese Intwicklungsrichtung sogleich nach ihrem ersten Auftreten als Gefahr für die Naturwissenschaften signalisiert und den vernichtenden ideologischen Kampf gegen sie aufgenommen. Heute erscheint diese Krise sowohl in Bezug auf Relativitätstheorie, wie in Bezug auf die Quantentheorie aufs höchste zugespitzt.

Eine solche Krise bestand in der Erkenntnistheorie und Methodologie der biologischen Wissenschaften vom Anfang an; man könnte sagen: die blosse Entstehung der Biologie als Wissenschaft äusserte sich in der Form einer solchen philosophischen Krise. Wir sahen, dass schon bei Kent der subjektiv-idealistische Agnostizismus

sich nicht mehr bloss auf die abstraktesten Prinzipien einer wissenschaftlichen Trkenntnis überhaußt bezieht, sondern sofort und direkt auf die konkrete wissenschaftliche Praxis selbst: jedes besondere Gesetz, seine Beziehung zum allgemeinen Gesetz /nach Kant: seine Subsumierbarkeit/ ist von vornherein problematisch, da diese Beziehung zugleich bloss subjektiv, unaufhebbar hypothetisch sein muss und doch zugleich wissenschaftlich objektiv dein soll. Die Unerkennbarkeit der objektiven, vom Bewusstsein unabhängigen Welt spielt, den wissenschaftlichen Inhalt und die wissenschaftliche Methode bestimmend, in jede konkrete Einzelbehauptung hinein.

piese Widersprüchlichkeit erscheint noch gestelgert. Wo vom Besonderen zum Allgemeinen aufgestiegen werden soll; im Bereich der reflektierenden Urteilskraft. Kant führt aus: "Ein solches transzendentales Prinzip kann also die reflektierende Urteilskraft sich nur selbst als Gesetz geben, nicht anderwerts hernehmen /weil sie sonst die bestimmende Urteilskraft sein würde/. noch der Natur vorschreiben..." Der Subjektivismus und der Agnostizismus erscheinen also hier in einer noch stärker gestelgerten Weise: der Agnostizismus beherrscht das ganze Gebiet der Wissenschaft, alle ihre konkreten Probleme und Lösungen; die ganze Methode verharrt in offenen Subjektivismus.

ten Endes auf den philosophischen Idealisaus zurück. Seit es eine Biologie als Wissenschaft gibt, steht die bürgerliche Philosophie vor einem für sie unlösbaren Dilemma: sie versucht entweder die biologigischen Probleme mit den Gedankenmitteln des metaphysischen Denkens zu lösen, d.h. sie auf die Gesetze der Mechanik zurückzuführen, wodurch sie mit den spezifischen Tatsachen des Lebens in Widerspruch

chanik hinausgehenden Begriffsapparat gedanklich zu erfassen, wobei sie notwendig auf die Kategorie der Zweckmässigkeit gerät und alten Widersprüchlichkeiten dieser Kategorie in ihrer idealistischen Fassung verfällt. Diesen zweiten Weg versucht auch Kant zu gehen. Er unterscheidet sich insofern vorteilhaft von seinen reaktionären Zeitgenossen und Nachfolgern, als er die Zweckmässig eit nicht offen und direkt im Theologischen minden lassen will, so wie dadurch, dass er diese Zweckmässigkeit als neue Kategorie nicht zum radikalen Beiseiteschieben der kausalen Gesetzmässig eit ausnützen, sie vielmehr mit dem allgemeinen System solcher Gesetze in Einklang bringen will. Darum bestimmt er die Zweckmässigkeit als "eine Gesetzmässigkeit des Zufalligen, als eines solchen."

Da aber bei Kant trotz wichtiger Anlaufe zur Dialeatik das metaphysische Denken vorherrscht, werden dadurch die Schwierigkeiten noch unüberwindlicher. Denn einerseits stehen bei ihm- als
bei einem metajhysischen Denker - Notwendigkeit und Zufalligkeit
schroff, unvermittelbar einender gegenüber. Für Kant ist nowendig mur
das, was a priori erkennbar ist; alles andere verfällt unrettbar dem
Zufall. So muss für ihn jede Differenzierung, jede Spezifikation der
Wirklichkeit, also alles Besondere und gar alles Einzelne zwangsläufig
als auffällig erscheinen. Das Erblicken der Zufälligkeit sowohl in
der Spezifikation, wie in der Zweckmässigkeit, das Suchen nach eigenen
Kategorien des Biologischen, ohne die der leblosen Natur zu verwerfen
oder zu entwerten: in allen diesen Notiven stecken fraglos auch progressive Momente, obwohl Kant weit davon entfernt war, diese Probleme
richtig zu stellen, geschweige denn zu lösen, wie es so viele bürgerliche Historiker der Philosophie behaupten, Er liess sich diese Prob-

leme von der Wirklichkeit von der Entwicklung der Wissenschaft aufdrangen - und dies ist bereits ein historisches Verdienst - besonders wenn sichtbar wird, dass er ihre Tragweite wenigstens geahnt hat.

Was nun die Besonderheit selbst betrifft, so haben wir bereits auf die Genialität der Definition Spinozas hingewiesen. Wenn Kent in der Beziehung des Besonderen zum Allgemeinen das Moment des Zufalls erblickt, so liegt hier ohne Frage ein Aspekt des Richtigen vor: der Bruch mit der gradlinig-mechanischen Metaphysik im Aufstieg vom Besonderen zum Allgemeinen und vice versa; die Feststellung, dass gerade das, was die Besonderheit ausmacht, nicht ozne weiteres aus dem Allgemeinen deduzierbar ist und erst recht nicht aus einem Besonderen ohne Weiteres ein Allgemeines gewonnen werden kann. Insofern ist das Aufwerfen des Problems der Zufälligkeit in dieser Wechselbeziehung berechtigt. Freilich nur für ein wirklich dialektisches Denken, das in dem Zufall immer zugleich einen Bestandteil. ein Moment der Notwendigkeit erkennt. Dazu ist aber bei Kant nicht einmal ein Anlauf vorhanden. Dabei muss, um Kant von den reaktionären "Biologisten" scharf abgrenzen, besonders hervorgehoben werden, dass Kant mit der "zufälligen Gesetzmässigkeit" des Zweckmässigen /des Organismus/ liemals die kausale Notwendigkeit und Gesetzmässigkeit zu beseitigen trachtet. sondern will diese - innerhalb der in seinem System möglichen Objektivität der mechanisch gefassten Kausalität - aufrechterhalten. Da er jesoch keine Dialektik von Notwendigkeit und Zufälligkeit kennt, entstehen auch hier Antinomien vom Typus der transzendentalen Dialektik in der "Kritik der reinen Vernunft": "Satz: Alle Erzeugung materieller Dinge ist nach bloss mechanischen Gesetzen möglich. Gegensatz: Einige Erzeugung derselben

ist nach bloss mechanischen Gesetzen nicht möglich, "lo

Die weiteren Ausführungen Kents zeigen, dass diese Antinomie zwar nach dem formalen Muster der transzendentalen Dialektik entworfen wurde, dass sie ebense wie diese zu agnostizistischen Konsequenzen führt, dass sie ledoch, wie wir es bereits angedeutet haben, einen anderen Charakter het als die in der "Kritik der reinen Vernunft". Dieser Unterschied drückt sich vor allem darin aus, dass jenes Unerkennbare, das sich als Resultat aus der unaufhebbaren Antinomie ergibt, nicht mehr ein völlig inhaltsloses und formloses Ding an sich ist, sondern - wenn auch als unlösbares Problem - eine deutliche inhaltliche, wie formelle Physiognomie erhält. So wirft Kant im Verlauf seiner Auslegung der Folgen der eben zitierten Antinomie die Frage suf: "ob nicht in des uns unbekannten inneren Grunde der Natur selbst die physisch-mechanische und die Zweckverbindung an denselben Dingen in einem Prinzip zusammenhangen mögen; nur dass unsere Vernunft sie in einem solchen nicht zu vereinigen imstande ist..." Es entsteht also hier ein neues, eigenartiges Schillern der Kantschen Philosophie: mit einer Hand weist sie jede objektive Erkennbarkeit des Lebens ab. mit der anderen gibt sie der Forschung verhältnismassig konkrete Hinweise. /Es ist sicher kein Zufall, dass die eben zitierte Stelle zu denen gehört, die Goethe in seinem Exemplar der "Kritik der Urteilskradt" zustimmend hervorgehoben hat. / Die Forderung einer solchen Gesetzmässigkeit der Organischen ist umso gewichtiger, als Kant die richtige Ahmung hat, dass von der blossen mechanischen Gesetzmässigkeit aus betrachtet jede spezifische, konkrete Erscheinungsweise des Lebens einen unaufhebbaren zufälligen Charakter haben wuss: "dass sich die Natur, als blosser Mechanismus betrachtet, auf tausendfache Art habe anders bilden können..."12

Diese Forderung ist für Kent umse unenfüllbarer, weil seine actaphysische. unhistorische Weltkonzeption /auf Grundlage elnes subjektiven Idealismus/ eine richtige Auffassung der Zweckmissigkeit im organischen Leben unmöglich macht. Kant bestimmt die Zweckmässigkeit folgendermassen: "ein Ding existiert als Naturzweck, wenn es von sich selbst /obgleich im zwiefachen Sinne/ Ursache und Wirkung ist..." Darus wurde einerseits folgen, dass es sich selbst sowohl, als Gattung, wie als Individuum erzeugt, andererseits muss darin ein solcher Zusammenhang der Teile vorhanden sein, "dass die Erhaltung des einen von der Erhaltung der anderen wechselweise abhängt": 13 "dass die Teile /irem Dasein und der Form nach/ nur durch ihre Beziehung auf das Genze möglich sind". Statt jedoch hier eine neue höhere Form der gesetzmässigen Zusammenhänge aufzudecken, statt die von ihm als hier wirksam statuierte "bildende Kradt", die er der "lediglich bewegenden Kraft" des Mechanischen gegenüber stellt. aus letzteren dialektisch zu entwickeln, kommt er auch hier zu einer sowohl metaphysischen, wie agnostizistischen schroffen Gegenüberstellung: "Genau zu reden, hat also die Organisation der Natur nichts Analogisches mit irgend einer Kausalität, die wir kennen. "14

Der erkenntnistheoretische Vorstoss Kants zur Begründung einer wissenschaftlichen Methodologie des organischen Lebens endet also in einem vollendeten Agnostizismus. Um nun den Schein einer wissenschaftlichen Begriffsbildung möglich zu machen, muss er eine vollkom en mystifizierte "Angemessenheit" der objektiven Wirklichkeit an "unser Erkenntnisvermögen" erdichten. Freilich zeigen sich auch hier Spuren des von Lenin aufgedeckten Schwanken Kants zwischen Materialismus und Idealismus; wir erinnern hier an seinen ausspruch, dass die Natur sich selbst spezifiziert. Denn, wenn der

von Kant hier angenommene Zusammenhang des Allgemeinen und Besonderen els Eigenschaft der objektiven Wirklichkeit selbst bestimmt wäre, so wäre diese "Angemessenheit" /wie so oft bei Hegel/ nur ein idealistisch auf den Kopf gestellter Ausdruck dafür, dass unsere Erkenntnis sich an die von unserem Bewusstsein unabhängige objektive Wirklichkeit anpasst, dass sie ununterbrochen bestrebt ist, diese möglichst adäquat abzubilden; der verkehrte Ausdruck wäre eine der vielen Illusionen der Spontaneität des naiv unkritisch erkennenden Subjekts. Soweit kann aber der agnostisistische subjektive Idealismus Kants nicht gehen.

Diese rätselhafte "Gunst" der Natur, die sie unseres Erkennthisversogen gegenüber zeigt, kann in dieser Reinheit bei Kent nur zur Begründung seiner Aesthetik verwertet werden, Auch hier nur so, dass alles Aesthetische gang in die subjektive Sphäre verbannt wird. dass jedwede objektive Gesetzmässigkeit um auch Begrifflichkeit aus der Aesthetik konsequent entfernt werden. "Die aesthetische Urteilskraft ist also ein besonderes Vermögen. Dinge nach einer Regel, aber nicht nach Begriffen zu beurteilen."15 Dadurch wird die Aesthetik bei Kant nicht nur subjektivistisch. sondern auch formalistisch: die Entfernung des Begriffs bringt ein Auslöschen des Gehalts mit sich. /Inwiefern Kant dieses Programm - zu seiner Ehre sei es gesagt - nicht konsequent durchführt, kann hier nicht behandelt wer den. / Alles in allem verwandelt sich damit die Aesthetik in eine von der Erkenntnisspäre weitgehendst isolierten "Naturschutzpark". Eine solche schroffe Abtrennung ist jedoch für Kant in Bezug auf die Erkenntnis des Organischen methodologisch unmöglich. Darum besitzt diese Erkenntnis, ihre Methode der teleologischen Betrachtungsart "kein besonderes Vermögen, sondern nur die reflektierende Urteilskraft überhaupt". Sie ist eine Erkenntnis nach Begriffen, aber eine solche. die keine "objektiv bestimmende" Befugnis haben kann. 16 Die wissenschaftliche Objektivität wird also für die Biologie gleichzeitig gefordert und verneint.

Aus solchen mystifizierenden Antinomien steht nur eine mystifizierender Ausweg offen. Kant stellt eine Erkenntnistheorie auf, in welcher alle konkreten Probleme, die für "uns" unlösbar sind, doch zur Lösung gebracht werden sollen, Die Schranke der Erkenntmis verlauft hier, nicht wie in der "Kritik der reinen Vernunft" am Horizont der real-sachlichen Erkenntnis, diese unberührt lassend. sondern inmitten der konkreten Erkenntnisse. Ihr Überschreiten wird als hier nicht verboten, wie in der ersten Kritik, es soll versucht. d.h. die Grenze soll überschritten werden, mur mit dem philosophischen Bewasstsein, dass es sich um - für "uns" - unaufhebbar problematischen Erkenntnisse handelt. Diese viel schwankendere Stellungnahme Kants zeigt deutlich an. dass er die philosophische Krise seiner Zeit wenigstens ahnt und empfindet. Er schlägt darum hier, im Gegensatz zur ersten Kritik, bei der eingestanden unlösbaren Problematik einen Sprung in den Abgrund des Neuen vor. Dabei sieht Kant nicht, dass seine Problematik, sein Scheitern /auch abgesehen von der allgemeinen idealistischen Schranke/ die entscheidende Krise des metaphischen Denkens anzeigt, sein Scheitern beim Aufteuchen offenkundig dialektischer Probleme. Wie stark Kant im metaphyschen Denken befangen war. ist daraus am klarsten ersichtlich, dass er dieses sowohl mit jedem menschlich erreichbaren /"unserem"/, wie mit jedem Denken, das begrifflich rational ist /er mennt es "diskursives Denken"/ identigiziert. Aus einer solchen falschen und verzerrten Konstruktion kann sich nur eine falsche und die Probleme weiter verzerrende Antwort er-

geben: jenes Denken - jenseits der Schranken, die "unserem" Denken ge setzt sind, ist nicht das dialektische /im Gegensatz zum metaphysischen/, sondern das intuitive Denken /im Gegensatz zum rational-begrifflichen, zum diskursiven/. Der von Kant statuierte Gegensatz lautet:

> Unser Verstand ist ein Versögen der Begriffe d.i. ein diskursiver Verstand, für den es freilich zufällig sein muss, welcherlei und wie sehr verschieden das Besondere sein mag, das ihm in der Natur gegeben werden und das unter seine Begriffe gebracht werden kann. Weil aber zur Er kenntnis doch auch Anschauung gehört, und ein Vermögen einer völligen Spontaneität der Anschauung ein von der Sinnlichkeit unterschiedenes und davon ganz unabhängiges Erkenntnisvermögen mithin Verstand in der allgemeinsten Bedeutung sein würde; so kann man sich auch einen intuitiven Verstand/negativ, namlich als nicht bloss diskursiven/ denken, welcher nicht von Allgemeinen zum Besonderen und so zum Einzelnen /durch Begriffe/ geht, und für welche jene Zufälligseit der Zusammenstimmung der Natur in ihren Frodukten nach besonderen Gesetzen zum Verstande nicht angetroffen wird. welche dem usrigen es so schwer macht. das Mannigfaltige derselben zur Einheit der Erkenntnis zu bringen...17

"synthetische Allgemeinheit" im Gegensatz zur bloss "analystischen Allgemeinheit" des diskursiven Verstandes. Für eine solche Erkenntnis art würde das Problem der Zufälligkeit z.B. in der Verknüpfung des Gansen mit den Teilen, des Allgemeinen mit dem Besonderen garnicht vorhanden sein. Man sieht: die innere Dialektik der Probleme treibt Kant bis an die Schwelle, wo die Fragen der Dialektik auftauchen, er

macht aber hier kehrt und wendet sich der Intuition, dem Irrationalismus zu.

Allerdings ist es auch evident, dass Kant ein dautliches Gefühl für die Gefahren hat, die aus dieser seiner philosophischen Position folgen. Er ist weit davon entfernt, den Weg zur Intuition, zum Irrationalismus, den seine Erwigu gen als methodologischen Ausweg zeigen, als einen konkret gangbaren zu bezeichnen. Er spricht vielmehr "unserer" Erkenntnis diese Fähigkeit zur von ihm selbst postulierten Intuition energisch ab; dass damit ein Abdanken "unserer" Erkenntnis jeder Dialektik gegenüber mitgemeint ist, versteht sich von selbst. Er geht also nur im Sinne der abstraktesten Methodologie über die Horizontschranke der "Kritik der reinen Vernunft" hinaus. Die intuitive Erke ntnis taucht hier ebenfalls nur als Horizont, als letzre Perspektive auf; Kant will nur so viel nachgewiesen haben, dass die Annahme eines intuitiven Verstandes /eines "intellectus archetypus"/ "keinen Widerspruch" enthält. Er sieht in dieser Erkenntnisatz ein Jenseits, etwas prinzipiell Unerreichbares für "unser" Denken.

Es ist verständlich, dass mitten in der Wachstungkrise der Wissenschaften und der Philosophie diese mehr als schwankende Stellungnahme Kants ein ungeheueres Aufsehen, eine grosse Erregung hervorrufen musste. Man kann sagen, dass bei dieser Wirkung
die erkenntnistheoretischen Bedenken Kants einfach beiseite geschoben wurden; man sah in der "Kritik der Urteilskraft" ein Weitaufsperren der Tore zu jenem Denken, das die Entwicklung der Naturwissenschaften, ein auf dieser Grundlage entstehendes Weltbild
stürmisch forderten: zum dialektischen Denken.

Dabei müssen aber zwei voneinander sehr verschie-

dene Wege unterschieden werden. Goethe, über dessen Rolle in der uns jetzt interessierenden Entwicklung wir später, in anderen Zusammenhängen, ausführlich sprechen werden, begrüsst die "Kritik" der Urteilskraft" als philosophische Bestätigung seiner spontan dialektischen Betrachtungsweise der Naturerscheinungen. Der Gegensatz von diskursiv und intuitiv interessiert ihn so gut wie überhaupt nicht; die erkenntnistheoretischen Bedenke. Kants schiebt er - als spontaner Materialist - stillschweigen beiseite.

Umso entschiedener führt Schelling das Kantsche Problem von diskursivem und intuitivem Denken weiter. Ich habe in meinem Buch "Die Zerstörung der Vernunft" gezeigt, wie notwendig die Dielektik des jungen Schelling immer starker in einen intuitiven Irrationalismus abbiegt, und darin spielt von der ideologischen Seite aus keine geringe Rolle der entscheidende Eindruck, den er von der "Kr tik der Urteilskraft", und insbesondere von der Gege überstellung des diskursiven und intuitiven Denkens erhielt. Acusserlich ähnlich wie Goethe macht auch Schelling aus dem Kantschen - unerfüllbaren - Postulat eine selbstverständliche Wirklichkeit. Dabei übernimmt aber Schelling von Kant den Gegensatz des Diskursiven und des Intuitiven und identifiziert ihn mit dem von metaphysischen und dialektischen Denken. So fürt der "aufrichtige Jugendgedanke" Schellings /Marx/ in die Sackgasse des Irrationalismus, obwohl seine Jugendphilosophie manchen Interessanten Anlauf zum Ausbau einer über Kant hinausgehenden Dialektik des Allgemeinen und Besonderen enthält. Schelling musste jedoch, um In-· tuition mit Dialektik, mit echter Erkenntnis der Wirklichkeit gleichzusetzen, um über das bloss Postulative Kant hinausgehen zu sonnen eine Garatie, ein "Organon" dieses wahrhaft dialektiSchen Denkens aufzeigen. Solange dieses "Organon" das aesthetische Verhalten war, war noch ein Schwanken zwischen objektiv idealistischer Dialektik und Irrationalismus möglich; sobald er anfing /nach der Übersiedlung nach Würzburg 1803/ in der Religion dieses "Organon" zu erblicken, war sein gänzliches Verfallen in einen reinen, undialektisch gewordenen reaktionären Irrationalismus entschieden,

Darum ist Schellings Hinausgehen über Kant zwiespältig. Wir finden bei ihm reale Anläufe zur dialektischen Lösung jener Fragen, die Kant gewissermassen von aussen aufgezwungen wurden, die er deshalb versubjektivieren, offen lassen musste. Diese Tendenz paart sich und kreuzt sich beim jungen Schelling mit einer mystischen Irrationalisierung der Probleme, die steigend die Ansätze zur wirklichen Dielektik überflutet. Uns interessiert hier nur die erste Tendenz; mit der anderen haben wir uns im bereits angeführtem Buch auseinandergesetzt. So geht Schelling entschieden über den Kantschen Begriff des organischen Lebens hinaus, von dem spontan richtigen Gedankengang geführt, dass die Einheit der Naturgesetalichkeit durch die Anerkennung einer besonderen Bildungsart des Or anischen nicht aufgehoben werden darf. In seiner "Weltseele" führt Schelling - im Anschluss an den uns bereits bekannten Gedanken Kents über die Zufälligkeit im Bildungstrieb des Organischen - aus: "Im Begriffe des Bildungstriebs liegt, dass die Bildung nicht blind, d.h. durch Kräfte, die der Materie als solcher eigen sind, allein geschehe, sondern dass zu dem Notwendigen . was in diesen Kräften lieget. das Zufällige eines freuden Einflusses hinzukomme, der, indem er die bildenden Kräfte der Meterie modifiziert, sie zugleich zwingt, eine bestimmte Gestalt zu produzieren." Schelling lehnt zugleich die Annahme einer besonderen "Lebenskraft" entschieden ab; er will bei der Erklärung des Lebensphänomens von keiner solchen spezifischen Kraft etwas wissen. Das Leben bestehe, führt er weiter aus, "in einem freien Spiel von Kraften, das durch irgendeinen aus seren Einfluss kontinuierlihn unterhalten wird." Das Leben ist also kein besonderes An sich, "sondern nur eine bestimmte Form des Seins, "19 Und folgerichtig schliesst er diese Betrachtung mit den Worten: "Die Kräfte also die während des Lebens im Spiel sind, sind keine besonderen, der organischen Natur eignene Kräfte; was aber jene Naturkräfte in das Spiel versetzt, dessen Resultat Leben ist, muss ein besonderes Prinzip sein, das die organische Natur aus der Sphäre der allgemeinen Naturkräfte gleichsam hinwegnimmt und was sonst totes Produkt bildender Kräfte wäre, in die höhere Sphäre des Lebens versetzt."

wenn man bedenkt, dass dieses Buch 1798 erschienen ist, wenn man sich des damaligen Standes der Naturwissenschaften, besonders der biologischen entsinnt, so erscheint es fraglos,
dass Schelling hier einen grossen Schritt über Kant hinaus getan
hat. Und zwar nicht nur im Versuch einer dialektischen Fassung des
Lebens, sondern auch in der Weiterentwicklung und im Konkretisieren des Besonderen. Der junge Schelling ahnt sogar etwas von der
Rolle der Umwelt in Entstehung und Untergang des Lebens, von der
dialektischen Wechselbeziehung zwischen Organismus und Umwelt. Gerade dadurch erhält sowohl das Zufällige, wie das Besondere bei ihn
eine dialektische Bedeutung, die Kant unmöglich erfassen konnte:
beide Kategorien beginnen jene metaphysische Starrheit und Abstrakt
heit zu verlieren, die ihnen bei Kant eigen war, sie werden konkreter, sie werden in dialektische Zusammenhänge eingefügt. Noch ent-

schiedener kommt diese Tendenz zur Dialektik in seinen etwas späteren Betrachtungen zum Ausdruck. Im "Ersten Entwurf zum System der Naturphilosophie" /1799/ schreibt Schelling über Leben und Tod: "Das Leben kommt durch Widerspruch der Natur zustande, aber es würde von selbst erlöschen, wenn die Natur nicht dagegen ankämpfte... Wenn der dem Le en kontrare Einfluss von aussen gerade dazu dient, das Leben zu unterhalten, so muss hinwiederum das, was dem Leben am gunstigsten scheint, absolute Unempfänglichkeit für diesen Einfluss, der Grund seines Untergangs werden. So paradox ist die Lebenserscheinung noch in ihrem Aufhören. Das Produkt, so lange es organisch ist, kann nie in Indifferenz versinken... Tod ist Rückkehr in die allgemeine Indifferenz ... Die Bestandteile, die dem allgemeinen Organismus entzogen waren, kehren jetzt wieder in ihn zurück, und da das Leben nichts anderes als ein gesteigerter Zustand gemeiner Naturkräfte ist, so fällt das Produkt, sobald dieser Zustand vorüber ist, der Herrschaft dieser Kräfte anheim. Dieselben Kräfte, welche eine Zeitlang das Leben erhielten, zerstören es endlich auf. und so ist das Leben nicht selbst etwas, es ist nur Phänomen eines Übergangs gewisser Kräfte aus jenem gesteigerten Zustand in den gewöhnlichen Zustand des Allgemeinen."

Natürlich zeigen sich schon in dieser Periode von Schellings Entwicklung, zur Zeit solcher - relativ - vorwärtsweisenden Darlegungen auch die problematischen Tendenzen seines ganzen Philosophie rens. Diese konzentrieren sich sowohl um sein Festhalten an dem falschen Kantschen Dilemma von diskursiv und intuitiv. wie um die irrationalistische Weiterführung von Kants "intellektus archetypus", als intellektuelle Anschauung. Dies ist bei Schelling schon am Anfang seiner Laufbahn wahrnehmbar. Im Jugendwerk "Die

Weltseele", aus welcher wir die dialektischen Anläufe in der Erklärung des Organismus eben angeführt haben, zieht Schelling in der Frage der Zufälligkeit der organischen Entwicklung solche Folgerungen, die bereits klar in die Richtung einer mystischen Freiheitslehre weisen: "denn die Natur soll sie /nämlich die Organismen G.b./nicht notwendig hervorbringen; wo sie entsteht, soll die Natur frei gehandelt haben; nur insofern die Organisation Produkt der Natur in ihrer Freiheit /eines freien Naturspiels/ ist. kann sie Ideen von Zweckmässigkeit aufregen, und nur insofern sie diese Ideen aufregt. ist sie Organisation." Man sieht hier deutlich beide Mängel des jungen Schellingsidie undialektisch schroffe Gegenüberstellung von Motwendigkeit und Freiheit ist ein kantisches Erbe; die Mystifizierung der Freiheit eine Folge der Intuitionsphilosophie.

Noch deutlicher wird diese Lage, wo Schelling die Beziehung von Allgemeinheit um Besonderheit zu konkretisieren bestrebt ist. Er geht richtig von der berühmten, hier bereits angeführten Definition Spinozas aus. Indem er aber die Verflochtenheit von Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit aufzudecken sucht, will er diese als einfache Deduzierbarkeit, als restlose. "zufallose" Subsumtion des Besonderen und des Einzelnen umter das Allgemeine fassen. Eine solche aus dem metaphysischen Denken stammende Fragestellung führt zwangsläufig zu einer irrationalistischen Antwort solcher Art: "Beides zusammengenommen, dass die bestimmte Begrenztheit nicht bestimmt sein kann durch die Begrenztheit übermaupt, und dass sie doch mit dieser zugleich und durch einen Akt entsteht, macht, dass sie das Unbegreifliche und Unerklärbare der Philosophie ist... Nicht also, dass ich auf bestimmte Art begrenzt bin, sondern die Art dieser Begrenztheit selbst ist das Unerklär-

bare."23 Aehnlich löst Schelling des Problem der Zweckmässigkeit. Er hat eine Ahnung vom richtigen Tatbestand, wenn er an eigenartige Wechselwirkungen zwischen Organismus und Umwelt denkt. die dort ohne ein sie begleitendes Bewusstsein ablaufen, deren Struktur jedoch so beschaffen ist. dass wir sie, wenn sie mit Bewusstsein auftreten. als Zwecksetzen aufzufassen pflegen. Freilich hindert ihn der damalige Stand der Wissenschaft, diesen Gedan en konsequent zuendezudenken, um die an Sprängen reiche Entwicklung der bewegten Materie bis zum Organismus zu verfolgen. Schelling löst aber auch diese Frage rein deklarativ und stellt nicht nur mit einem mystischen Idealismus alles auf den Kopf. sondern verzerrt auch die Frage bis zur Unkenntlichkeit. Die objektive Welt entsteht dabei "durch einen völlig blinden Mechanismus der Intelligenz". Erst in einer solchen Welt, sagt er, ist eine Zwecktätigkeit ohne Bewusstsein denkbar; erst hier wird die Natur als etwas, "das zweckmässig ist, ohne zweckmassig hervorgebracht zu sein" möglich. 4

Wir konnten hier sowohl das über Kant Hinausgehende, wie das Winden in irrationalistischer Mystik mur an einigen krassen Fällen andeuten. Für unser Problem ist entscheidend, wie Schelling über diese - äusserst wichtige - Einzelfrage hinauszugehen, in der Methodologie jedoch von ihr bestimmt; die Dialektik des Allgemeinen und Besonderen auf den Begriff zu bringen versucht. Dass er ein wechselseitiges Durchdringen der verschiedenen Momente, ihr Übergehen, ihr Umschlagen ineinander annimmt, ist ein grosser schriftt vorwarts Kant gegenüber. Anfangs will Schelling nur eine objektive, naturphilosophische Ergänzung zu Fichtes "Wissenschaftslehre" geben, ohne deren Standpunkt einer prinzipiellen Kritik zu unterwerfen. Erst unter Hegels persönlichem Einfluss stellt sich Schellings

objektiver Idealismus auf eigene Püsse, Diese Objektivität erhält jedoch einen platonisierenden Charakter, d.h. der von Kant postulierte intuitive Verstand verwirklicht sich bei Schelling als Versuch einer dialektischen Erneuerung der platonischen Ideenlehre. Dabei ist freilich zu bemerken, dass diese Wendung Schelling die Möglichkeit gibt, die Erkennbarkeit der Dinge an sich auf dem Boden eines objektiven Idealisaus wieder zu proklamieren, weshalb auch darin - bei aller irrationalistischen Mystik - auch Tendenzen zur Objektivität, zur Anerkennung der Erkennbarkeit der Aussenwelt vorhanden sind, die weit über Kant hingusweisen. Schelling fasst das neue Programm seiner Philosophie so zusammen: "Durch die gehörige Anwendung der dynamischen Erklärungsart erfährt man, wie es die Natur selbst macht."25 So gesunde Tendenzen dieses Programm in der Abkehr von der subjektiv-idealistischen Naturerklärung hat, muss es doch wieder der irrationalistischen Mystik verfallen, wenn es zuende geführt wird: "Die Natur selbst eine mit allen Empfindungen und Anschauungen gleichsam erstarrte Intelligenz, "20

Wenn also auch dieser idealistische Objektivismus einen Fortschritt Kant gegenüber bedeutet, wenn auch auf dieser Grundlage die dielektische Beziehung des Allgemeinen um Besonderen zu einem wichtigen Moment der philosophischen Methode werden kann, so zerstört doch, wie wir gesehen haben. Schellings Eklektizismus und Irrationalismus bei jedem Schritt das eben Errungene. Auch in diesem Fall müssen wir uns mit der Illustration dieser Sachlage an einem wichtigen Beispiel begnügen. Es ist bekannt, dass die Kategorie der Potinz bei Schelling eines der wichtigsten Momente seiner "Konstruktion" der Welt war. Schon sehr früh entsteht bei ihm diese Kategorie aus der Diele tik des Allgemeinen und des Besonderen.

In Fruhwerk "Ideen zu ei er Philosophie der Natur" wird die Idee noch mit der Leibnizschen Monade gleichgesetzt: "Jede Idee ist ein Besonderes, das als solches absolut ist; die Absolutheit ist immer Eine ... nur die Art, wie die Absolutheit in der Idee Subjekt-Objekt ist, macht den Unterschied. 27 So entstehen bei Schelling die konstruktiven Momente der Potenzen und jede solche Potenz ist zugleich das Absolute /das Allgemeine, Identische/ und unaufhebbar auch das Besondere. Dies hängt weitgehend damit zusammen. dass Schelling die Objektivität, die Reproduktion der Wirklichkeit durch den Gedanken nur in abstrakter Allgemeinheit anerkennt und durchführt. Die Potenz ist deshalb bei ihm nicht eine reale Vermittlung zwischen Unmittelbarkeit und Absolutem, sondern ein - angeblich - quantitatives Verhältnis der Prinzipien /des Subjektiven und Objektiven etc./, wobei Auswahl. Bestimmung dieser quantitativen Proportionen rein der konstruierenden Willkür anheimfällt. Hegel sagt daher mit Recht über das Schellingsche Konstruktion vermittels der Potenzen: "Es ist Formalismus, Alles als Reihe dar sustellen, oberflächliche Bestimmungen ohne Notwendigkeit; statt Begriffe finden wir Formeln. "28

Synthesen der absoluten Identität des Allgemeinen um Besonderen. "29 In den Pobenzen erscheint deshalb, nach Schellings Auffassung, zugleich mit der dialektischen Einheit des Allgemeinen und Besondern auch die Einheit der idealen und realen Welt, sowie die des objektiven und subjektiven Prinzips, "so dass dieser allgemeine Typus der Erscheinung sich notwendig auch im besonderen und als derselbe und gleiche in der realen und idealen Welt wiederholt." Das bedeutet - bef allen mystisch-irrationalistischen

Konstruktionen - doch den Gedanken oder wenigstens die Ahnung dessen, dass das Allgemeine und Besondere nicht blosse Gedankenbestimmungen sind, dass vielmehr ihre gedankliche Bestimmtheit nur ein subjektiver Ausdruck der an sich seienden objektiven Wirklichkeit selbst ist. In der konkreten Durchführung der Potenzenlehre führt Schelling allerdings die hier erkannte objektive wie subjektive Dialektik des Allgemeinen und Besonderen nicht zu einer konkreten Dialektik der Natur weiter, sondern kommt zu einer abstrakten, oft karikaturhaften Gedankenspikerei mit formalen - oft sehr gesuchten unfundierten - Analogien. Der Ansatz zu einer Dialektik entartet in einem Leeren Analogisieren um Parallelisieren.

Trotz alledem muss hier ein Schritt über Kant hinaus festgestellt werden; vor allem in der Aesthetik. Bei Kant hatten seine Versuche, eine dialektische Beziehung zwischen dem All gemelden und dem Besonderen zu finden, keinerlei Einfluss auf seine Aesthetik. Diese blieb rein subjektiv. objektlos. begrifflos; die ens der Naturphilosophie übernommene subjektiv idealistische Fassung der Angemessenheit der Welt an die Bedurfnisse unserer Erkenntnisvermögen steigerte mur diesen gesthetischen Subjektivismus. Anläufe zur Objektivität treten erst in der Philosophie der organischen Natur auf. Bei Schelling sollen sowohl, Naturphilosophie, wie Aesthetik objektiv idealistisch begründet werden. Der Platonismus Schellings hat zur Folge - auch in der Frage der Beziehung des Allgemeinen zum Besonderen - dass alles hier radikal auf den Kopf gestellt wird; das Wesen der objektiven Wirklichkeit erscheint zwar als erkennbar, aber nicht die Idee soll die Widerspiegelung der Dinge sein, sondern jedes Ding erhält seine wahre Existenz, sein An sich erst in der Idee. So entsteht eine eigenartige Welt

der Ideen. Wenn, sagt Schelling, "hieraus geschlossen würde, dass es demnach so viele Universa seien, als Ideen besonderer Dinge sind, so ist dies eben der Schluss, den wir beabsichtigen,"31 Damit wird, im Gegensatz zur ursprünglichen platonischen Ideenlehre, wo die Ideen die Allgemeinheit, die Gesetzlichkeit der Einzeldinge und Einzelbeziehungen repräsentieren, die Dialektik des Allgemeinen und Besonderen direkt in die Ideenwelt selbst geworfen: "Die besonderen Dinge, sofern sie in ihrer Besonderheit absolut. sofern sie also als besondere zugleich Universa sind, heissen Ideen."22 Dieser platonisierende Idealismus verwandelte Schellings mehr gewinschte oder geahnte als gedanklich klar erfasste Dynamik wieder in Statik: aus der abstrakten Dialektik des Allgemeinen und Besonderen - man denke auch an die Bestimmung der Potenz - wird wieder ein restloses, mystisch gefärbtes Aufgehen des Besonderen im abstrakt-Allgemeinen, "Die besonderen Formen", sagt Schelling "sind als solche ohne Wesenheit blosse Formen, die im Absoluten nicht anders sein können, als inwiefern sie als besondere wieder das ganze Wesen des Absoluten in sich aufnehmen, "33 Oder: "Wenn die besondere Form an sich reell sein soll, so kann sie es nicht als besondere, sondern nur als Form des Universums sein, "34

So entsteht überall aus dem Ansatz zur Dialektik ein blosser Formalismus. Natürlich kreuzt sich die Dialektik von Form und Inhalt mit der von Allgemeinheit und Besonderheit. Statt aber die hier entstehenden oft sehr komplizierten Wechselbeziehungen konkret zu studieren und auf den Begriff zu bringen, schafft die Schellingsche Methode der Konstruktion analogisch-formalistische Gleichsetzungen. So wird z.B. der Stoff mit dem Allgemeinen, die Form mit dem Besonderen identifiziert. Hier rächt sich an

Schelling sein Platonismus. Er will in der Kunst eine alles vormagehende nachträgliche rechtfertigende Krönung seines Systems erblicken. Aber da Gehalt, Stoff, Inhalt /bei Schelling: Mythologie als Ding an sich, das mit der Idee identisch ist/ das Allgemeine repräsentieren, während die Form das Besondere ist, erscheint gerade im Sinne Schellings die Formgebung nicht als ein wirklich vollendetes Prinzip der Aesthetik, sondern sie zieht das Allgemeine von seiner reinen Höhe, von seiner Realität herab. /Selbstverstandlich schliesst die Priorität des Ideengehalts keineswegs die aesthetische Vollendung durch die Formgebung aus./

Schellings Aesthetik geht auch insofern über die von Kant hingus. als sie eine historische Dialektik der Kunst zu begründen versucht. Die Gegenüberstellung von antik und modern soll bei ihm aus der historischen Dialektik des Allgemeinen /Gattung/ und Besonderen /Individuum/ abgeleitet werden. Im einzelnen finden sich bei Schelling oft treffende und geis tvolle Gedanken, die reale Tatbestände der historischen Entwicklung der Kunst beleuchten. Wir führen nur eine Stelle aus der Aesthetik an. um zu zeigen, wie bei Schelling oft aus richtigen Prämissen abstrakte und schiefe Verallgemeinerungen entsteigen oder falsche. verzerrte Vorgussetzungen durch richtige Beobachtungen zurechtgerückt werden sollen. "Man kann" führt Schelling aus. "die moderne Welt allgemein die Welt der Individuen, die Antike die Welt der Gattungen nennen. In dieser ist des Allgemeine des Besondere, die Gattung das Individuum: darum ist sie, obgleich in ihr das Besondere herrschend ist, doch die Welt der Gattungen. In jener bedeutet das Beson ere nur das Allgemeine und eben darum ist, weil in ihr das Allgemeine herrscht, die moderne Welt die der Individuen, des Zerfallens. Dort ist alles ewig, demernd, unvergänglich, die Zahl hat gleichsam keine Gewalt, de der allgemeine Begriff der Gattung und des Individuums in eins fällt, bier - in der modernen Welt - ist Wechsel und Wandel das herrschende Gesets. Alles Endliche vergeht hier, da es nicht an sich selbst ist, sondern nur, um das Unendliche zu bedauten."

II.

## Hegels Lösungsversich

Wir konnten sehen, dass die interessanten Ansatze Kents und Schellings, die richtige Beziehung von Allgemeinheit um Besonderheit zu erfassen, die Stelle der Besonderheit in dielektischen Zusammenheig der Kategorien zu bestimmen, bei des ersten in einer agnostisistischen, beis letsteren in einer irrationalistischen Sackgasse endeten. Dieses Scheitern ist durch die historische Lage der genaunten Denker und ihrer Stellungnahme zu den von der Zeit oufgeworfenen Probleme verursscht. Einerseits weren jene Wissenschaften, deren Entstehen und Entwicklung diese Probleme der Philosophie aufdringten, vor allez die Biologie, noch auf einer prisitiven Stufe, in einer Etappe des Tastens, so dass sie selbst den Philosophen nur noch allgesein-abstrakte Fragestellungen, aber nicht konkrete sethodologische Weisungen zu geben lastande war. Diese ungunstige Situation erfahrt such dadurch eine Steigerung, dass Kent den entscheidenden vorwartsveisenden Schritt dieser wissenschaftlichen Entwicklung, das Erforschen der Evolution nicht mitzumachen fabig war, Schelling aber, dessen Denken sich bereits auf ihr philosophisches Begreifen orientiarte, die dasals noch spärlichen ändeutungen um Abnungen der universellen Entwicklungslehre irretionalistisch mystifizierte. Andererseits traten sowon 1 Mant, wie

Schelling an die Probleme der Allgemeinheit und Besonderheit so gut wie ausschliesslich von der Seite einer philosophischen Erfassung der Lebensprobleme in der Biologie heran. Dass dieser Fragenkomplex infolge der neuen Tatsachen der französischen Revolution auch in den gesellschaftlich-geschichtlichen Wissenschaften eine entscheidende Rolle zu spielen berufen war, enging ihnen so gut wie vollständig. Kant, weil sein gesellschaftliches Denken von der vorrevolutionären Aufklärung, deren Probleme er in eine deutsch-idealistische Sprache umsetzte, bestimmt war; die Revolution reflektiert sich freilich - inhaltlich - vielfach in seinen gesellschaftlich-geschichtlichen Schriften.ohne jedoch einen Umbau in seinen methodologischen Anschauungen hervorzubringen. Schelling stand sehr bald der französischen Revolution viel zu ablehend gegenüber, um ihre Erfahrungen für seine Philosophie fruchtbar machen zu können. Sein Den en war gerade in seiner Blütezeit so vorwiegend auf Naturphilosophie gerichtet.dass ihm zu einer Vertiefung in diese Fragen alle Voraussetzungen fehlten.

Hegel ging, wie ich in der Darstellung seiner Jugend ausführlich gezeigt habe. gerade von dem Versuch, die gesellschaftliche Umwälzung seiner Zeit philosophisch zu erfassen, aus; die Frobleme der Naturphilosophie werden erst später in sein System eingebaut. Darum kann er konkret und originell über jene Hindernisse hinwegschreiten, die den Weg Kants verstellten. Freilich sobald er seine Methode auf die Naturphänomene ausdehnt, finden wir bei ihm ähnliche idealistische Schranken, wie bei seinen Vorgängern. Sie beruhen auch hier, wie Engels für seine ganze Philosophie aufgezeigt hat, auf der Entgegensetztheit von System und Methode. Während die dialektische Methode darauf ausgeht, alle Be-

reiche von Sein und Bewusstsein als einen von Widersprüchen bewegten historischen Prozess zu erfassen, hebt der Abschluss des Systems diese Bewegung für die Gegenwart und für die Zukunft auf. trägt damit unlösbare Widersprüche auch in die gedankliche Fassung der Bewegung hinein, verwandelt oft die von der Seite der Methode erkannte Entwicklung in eine Scheinentwicklung. So verschieden. ja an entscheidenden Punkten gegensätzlich die Philosophien von Schelling und Hegel beschaffen sind, diese Schranke des objektiven Idealismus: das identische Subjekt-Objekt anstelle einer vom Bewusstsein unabhängigen Wirklichkeit, die im Denken abgebildet wird, ist ihnen gemein. Diese Schranke kommt bei beiden überall zur Geltung, am prägnantesten jedoch in der Behandlung der Natur als Entwicklung. Der junge Schelling entwirft eine irrationalistischmystische Theorie der Entwicklung in Natur und Geschichte, wo die Natur als unbewusst, die Geschichte als bewusst aufgefasst wird und ihre Synthese in der Kunst als bewusst-unbewusste Tatigkeit angeblich- aufgefunden wird. Für Hegel ist die Natur die sich selbst "entfremdete" Idee, ihr eigenes "Anderssein" sich selbst gegenüber. Dadurch kommt die Hegelsche Naturphilosophie zur abstrusen, antidialektischen Konsequenz, dass es in ihr keine wirkliche Entwicklung, wie in Gesellschaft und Geschichte geben kann. Die Natur in ihrer Totalität ist nach Hegel "als ein System von Stufen zu betrachten." Die Intwicklung, "die Metamorphose kommt nur dem Begriff als solchem zu, da dessen Veränderung allein Entwicklung 1st". Mit dieser Theorie bleibt Hegel im Erfassen der Ent wicklung weit hinter seinen deutschen Zeitgenossen, wie Goethe oder Oken zurück, von Lamarck oder Geoffroy de Saint Hilaire garnicht zu reden.

MYA FIL. INT. Lukács Arch?

Trotz dieser Schranken und unlösbaren Widersprüchen ist Hegel der erste Denker, der die Frage der Beziehungen zwischen Einzelheit. Besonderheit und Allgemeinheit in den Mittelpunkt der Logik rückt, und zwar nicht als mehr oder weniger wichtiges und betontes Einzelproblem, somiern als Zentralfrage, als bestimmendes Moment aller logischen Formen, des Begriffs, des Urteils und des Schlusses. Natürlich zeigen sich bei seiner Behandlung alle Verzerrtheiten, die der objektive Idealismus, das identische Subjekt-Objekt, der Widerspruch von System und Methode hervorbringen: auf die für uns wichtigsten werden wir später ausführlich zurückkommen. In all dieser Widersprüchlichkeit bedeutet aber die Hegelsche Logik einen wichtigen Schritt vorwärts in der Konkretisierung und Klärung unseres Problems. Und wir werden ebenfalls sehen, dass er diesen Schritt nur tun konnte, weil er vielseitig bestrebt war, die Erfah ungen der bürgerlichen Revolution seiner Periode philosophisch zu erfassen, in ihnen die Seinsgrundlage einer historischen Dialektik zu suchen, um von hieraus an dem Aufbau einer neuartigen Logik heranzutreten.

Diese neue Fragestellung ist bei Hegel bereits in seiner Jugend in der Frankfurter Periode klar sichtbar. Hegel geht in dem Versuch, die bürgerliche Revolution philosophisch darzustellen, im großen-ganzen von einer Auffassung aus, die der berühmten Broschüre des Abbé Sieyes über den dritten Stand sehr nahe verwandt ist. Bekanntlich lehnte Hegel auch in seiner Jugend den Jakobinismus ab. bejahte aber die bürgerlich-antifeudalen Zielsetzungen und die Politik der französischen Revolution. Auch für Hegel bildet den Ausgangspunkt seiner Betrachtungen der Kontrast zwischen dem wirklichen ökonomisch-sozialen Gewicht des dritten

Standes und zwischen seiner golitischen Mullität. Die Aufgabe der Revolution besteht nach Hegel gerade darin, eine staatliche Ordnung zu schaffen, die den realen gesellschaftlichen Verhältnissen entspricht. Indem er diese Frage philosophisch zu klären versucht. stösst er auf das Problem der gesellschaftlich-geschichtlichen Dialektik der Allgemeinheit und Besonderheit. In dieser Umsetzung einer konkreten und aktuellen politisch-sozialen Frage ins abstrakt-Philosophische kommt selbstredend auch Hegels Idealismus, das Bestimmtsein seiner ganzen Gedankenwelt durch die Zurückgebliebenheit Deutschlands zum Ausdruck. Man darf aber bei einer solchen notwendigen Feststellung nicht vergessen, dass in diesen Abstraktionen Hegels eine Ahnung der wirklichen Dynamik des Klassenkampf ebenfalls wirksam war. Hegel betrachtet den Staat des ancien regime als ein Gebilde, das die Frätension erhebt, die Gesellschaft als Ganzes zu vertreten /logisch: das Allgemeine zu sein/, obwohl ein solcher Staat ausschliesslich den Interessen der herrschenden feudalen Schichten dient /logisch: das Besondere/. In der historischen Dynamik der Revolution ergibt sich also für Hegel das Bild, das ein gesellschaftlich überlebtes System eine nackte Gewaltherrschaft ausübt, die für das ganze Volk schändlich ist /das Allgemeine wird zum Besonderen/. Die revolutionäre Klasse, die Bourgeoisie, der dritte Stand vertritt dagegen in der Revolution den gesellschaftlichen Fortschritt, die Interessen auch anderer Klassen /das Besondere wird zum Allgemeinen/.

Im Frankfurter Fragment zur "Verfassung Deutschlands" führt Hegel diesen Gedankengang am prägnantesten aus. Seinen Ausgangspunkt bildet die Feststellung der Tatsache: "Alle Erscheinungen dieser Zeit zeigen, dass die Befriedigung im alten Le-

ben sich nicht mehr findet." Das ancien regime "ist auf einer Seite das böse Gewissen, sein Eigentum, Sachen, zum Absoluten zu machen, grösser geworden, und damit auf der andern das Leiden der Menschen." Und ebenso gehört es zum Bild: "Die Allgemeinheit ist deswegen nur noch als Gedanke, nicht als Wirklichkeit mehr vorhanden." Hegel sieht klar, dass eine solche Lage zum Machtkampf drangt: "Das beschränkte Leben kann nur dann von Besserem feindlich mit Macht angegriffen werden, wenn dieses auch zur Macht geworden ist." Unmittelbar angesehen handelt es sich hier um den Kampf eines Besonderen gegen ein anderes Besondere; um den Kampf der Klassen. Aber das ancien régime "gründet seine Herrschaft nicht auf Gewalt Besonderer gegen Besondere, sondern auf Allgemeinheit; diese Wahrheit, das Recht, die es sich vindiziert, muss ihm genommen und demjenigen Teile des Lebens, das gefordert wird, gegeben werden." Man sieht: Hegel setzt hier gesellschaftliche Tatbestände und diese ausdrückende politische Gedanken ins Philosophische um. Jedoch diese Transpositions ins logisch Abstrakte ist eine wirkliche Verallgemeinerung wesentlicher, realer Motive der französischen Revolution. Nicht nur die der Gedanken wichtiger Teilnehmer, sondern auch jener objektiven, gesellschaftlich bedingten ideologischen Lage, deren Acusserungsformen Marx später als "heroische Illusionen" bezeichnete, als die - den Handelnden unbewusst gebliebene - Einbildung, die Interessen der ganzen Gesellschaft zu vertreten, obwohl sie in Wirklichkeit vor allem nur für die Herrschaft einer neuen Klasse. um die Ablösung einer Form der Ausbeutung und Unterdrückung durch eine andere kämpfte. Hegel selbst stand natürlich auf dem Boden solcher Illusionen. Das ändert aber nichts daran, dass seine Transposition ins Philosophische die Widerspiegelung einer sozialen Realität war.

Es handelt sich hier keineswegs um einen vereinzelten Einfall Hegels, sondern um eine typische Form seiner philosophischen Lösungsversuche von gesellschaftlichen und geschichtlichen Problemen unter dem bestimmenden Einfluss der französischen Revolution. Wir haben in unserer ausführlichen Darstellung der Jugendentwicklung Hegels auf die grosse Bedeutung der Kategorie "Positivität" in dieser seiner Lebensperiode hingewiesen und in diesem Begriff den Vorläufer späterer zentraler Begriffe, wie Entäusserung, Entfremdung erkannt. Aber auch in Hegels Jugend macht die "Positivität" eine wesentliche Wandlung durch: seit Frankfurt erscheint sie gesellschaftlich-geschichtlich relativiert als eine historisch-dialek-. tische Kategorie. In seiner Jenaer Periode bekämpft Hegel die "Positivität" auf rein philosophischer Linie, indem er z.B. in der formalistischen Ethik Kants und Fichtes die Positivität nachweist. Dabei ist freilich nicht zu vergessen, dass hinter dem Gegensatz seines objektiven Idealismus zum subjektiven Kants und Fichtes überall Gegensätze in der Auffassung der Gesellschaft stehen, historische Gegens tze in der Kritik früherer Gesellschaftsformationen, denen gegenüber Hegel die Überlegenheit der aus der französischen Revolution hervorgegangenen bürgerlichen Gesellschaft, so wie er sie versteht und wunscht, nachzuweisen versucht. Im ersten ist er bestrebt, zu zeigen, dass die "Positivität" infolge eines Formalismus, der nach Hegel stets subjektivistische Grundlagen hat, infolge einer Form "durch welche sich eine Potenz isoliert und absolut setzt." zu einer Erstarrung führt. Ein solches formalistisches Begriffsbild entstellt die Wirklichkeit; auch ein Phänomen, das an sich nicht "positiv" ware, erscheint in diesem Zusammenhang, besser gesagt in

MTA FIL. INT.

dieser Isolierung, in diesem Herausgerissensein aus seinen an sich seienden Beziehungen als "positiv": "Denn dieser /der Formalismus der subjektiven Idealisten G.L./ zerreisst die Anschauung uud ihre Identität des Allgemeinen und Besonderen, stellt die Abstraktionen des Allgemeinen und Besonderen einander gegenüber und was er aus jener Leerheit ausschliessen, aber unter die Abstraktion der Besonderheit subsumieren kann, gilt ihm für Positives, - ohne zu bedenken, dass durch diesen Gegensatz das Allgemeine ebensosehr ein Positives wird als das Besondere... Aber das Reale ist schlechthin eine Identität des Allgemeinen und Besonderen...\*5

Weiter führt Hegel aus, dass gerade dadurch die dialektische Einheit des Allgemeinen und Besonderen verloren geht, dass der lebendige dialektische Zusammenhang von Zufälligkeit und Notwendigkeit gedarklich vernichtet wird. Je konkreter diese kritischen Analysen werden, desto klarer kommt die gesellschaft iche Unterlage der philosophischen Differenzen zum Vorschein.

Es entsteht eine scharfe Polemik gegen Kant /"Die Kritik der Urteilskraft" mitinbegriffen/. wegen seiner metaphysischen Auffassung der Beziehung des Allgemeinen und des Besonderen. des Notwendigen und des Zufälligen. Am bekanntesten ist seine Polemik gegen den Versuch Kants geworden, den kategorischen Imperativ gesellschaftlich zu spezifizieren. ihm bei Bewahrung seines abstraktallgemeinen Charakters auf besondere und einzelne Fälle anzuwenden. Kant will nachweisen, dass etwa das Unterschlagen eines Deposits zu inmeren Widersprüchen führen wirde, dazu, dass es dann überhaupt keit Deposit geben könnte, dass deshalb das Verbot des Unterschlagens aus der allgemeinen Form des kategorischen Imperativs mit logischer Notwendigkeit folgt. Die Kritik Hegels, die wir hier nur vom Standpunkt

unseres Problems betrachten. ist gerade auf die Beziehung des Allgemeinen zum Besondern gerichtet: "Dass es aber gar kein Depositum gabe. welcher Widerspruch läge darin? Dass kein Depositum sei. wird anderen notwendigen Bestimmtheiten widersprechen; sowie dass ein Depositum möglich sei, mit anderen notwendigen Bestimmtheiten zusammenhangen und dadurch selbst notwendig sein wird. Aber nicht andere Zwecke und materiale Gründe sollen herbeigerufen werden, sondern die unmittelbare Form des Begriffs soll die Richtigkeit der ersten oder der zweiten Annahme entscheiden. Aber für die Form ist die eine der entgegengesetzten Bestimmtheiten so gleichgültig. als die andere. " Dass Hegel hier den Ausdruck "Bestimmtheit" gebraucht, ändert an der prinzipiellen Lage nichts, da Bestimmtheit hier, wie auch sonst, ganz klar im Sinne der Besonderheit, der benützt wird. Ebenso bedeutet die unmit telbare Form des Begriffs bei Hegel Allgemeinheit. Es handelt sich in dieser Kontroverse zwischen Kant und Hegel gerade darum, ob aus einem allgemeinen Gesetz /hier aus dem kategorischen Imperativ/ die besonderen Fälle seiner Anwendung durch einfache logische Subsumtion zu gewinnen sind, oder ob kompliziertere dialektische Wechselbeziehungen die Dialektik der verschiedensten Bestimmungen innerhalb einer konkreten Totalität zwischen ihnen herrschen. Es ist für die einseitige Weise. in welcher Kant dieses Problem in der "Kritik der Urteilskraft" aufwirft, charakteristisch, dass er an jenen Schwierigkeiten, die ihn bei der biologischen Begriffsbildung beschäftigen, bei der Behandlung der Gesellschaft, der Ethik garnicht denkt und glaubt, hier mit einer metaphysischen Subsumtion auskommen zu können.

Hegel behandelt nun das wechselseitige Verhältnis von Allgemeinheit um Besonderheit im Zusammenhang der wichtig-

> MTA FIL. INT. Lukács Arch.

Verbindung mit seinem damaligen Zentralproblem, mit dem der "Positivität". Die Zusammenfassung seiner diesbezüglichen Anschauungen ist auch darauf gerichtet: inwiefern ein Besonderes oder Allgemeines zum Positiven werden muss. Unmittelbar handelt es sich um das entgegengesetzte Extrem der Depositenkontroverse mit Kant. Es ist aber ohne weiteres ersichtlich, dass die beiden Extreme auf denselben Mittelpunkt hinweisen: auf die dialektische Wechselbeziehung zwischen Allgemeinen umm Besonderen, wobei Hegel die metaphysische Subsumtion ebenso energisch ablehnt, wie das gleichfalls metaphysische Isolieren, Selbständigmachen des Besonderen, Er führt aus: "Es ist also nicht die Philosophie, welche das Besondere, darum, weil es ein Besonderes ist, für ein Positives nimmt, sondern nur insofern es ausser dem absoluten Zusammenhang des Ganzen als ein eigener Teil Selbständigkeit errungen hat."

Die "Positivität" /sowie beim späteren Hegel die Entfremdung/ ist primär nicht philosophischen. sondern gesellschaftlich-geschichtlichen Charakters. Hegel wirft z.B. die Frage auf, ob man den Feudalismus als etwas schlechthin "Positives" betrachten soll. Seine Antwort lautet: je nachdem. Es kann ein solcher Grad der Gesunkenheit einer Nation vorkommen, dass für diesen Zustand "Lehnsverfassung und Knechtschaft absolute Wahrheit" haben. als angemessene Ausdrucksformen einer derartigen Degeneration; in diesem Fall sind diese Formationen keineswegs positiv. sondern "die einzig mögliche Form der Sittlichkeit." Wenn dagegen eine gesellschaftliche Spaltung entsteht, wenn der Kampf des Alten und des Neuen ausbricht, wenn es sich konkret um die Abschaffung des Feudalismus handelt, so erscheint das Alte, das mit der Prätension auftritt, die

MTA FIL. INT. Lukáos Arch. gesellschaftliche Allgemeinheit auf der gegebenen Stufe zu repräsentieren, unweigerlich als "positiv".

Diese Auffassung Hegels ist uns bereits in einer Formulierung der Frankfurter Zeit begegnet. Es handelt sich jedoch hier um Anschauungen, die für Hegels Philosophieren in allen Perioden seiner Tatigkeit bestimmend bleiben. So führt Hegel in seinen Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte aus: "Der Übergang von einer geistigen Gestalt zur anderen, ist eben dies, dass das vorhergehende Allgemeine durch das Denken desselben als ein Besonderes aufgehoben wird. Dies spätere Höhere, sozusagen die nächste Gattung der vorigen Art ist innerlich vorhanden, aber noch nicht zum Gelten gekommen: und dies macht die existierende Wirklichkeit schwankend, gebrochen."9 Die Entwicklung, die hier einsetzt, ist eine revolutionäre die von gesellschaftlicher Kollision zu Kollision schreitet. Die Verwandlung der Allgemeinheit in Besonderheit und damit, wie wir gesehen haben, die Dialektik von Allgemeinheit und Besonderheit ist ein Problem der ununterbrochenen Verwandlung der Gesellschaft als Grundgesetz der Geschichte. Hegel sagt: "Diese Möglichkeiten nun werden geschichtlich; sie schliessen ein Allgemeines anderer Art in sich als das Allgemeine, das in dem Bestehen eines Volkes oder Staates die Basis ausmacht. Dies Allgemeine ist ein Moment der produzierenden Idee, ein Woment der nach sich selbst strebenden und treibenden Wahrheit."

ven und dialektischen Stellungnahmen Hegels die idealistische Schranke aufzuweisen. Nicht nur darum, weil in dieser Dialektik des Allgemeinen und Besonderen die Rolle des Denkens, des Bewusstseins dem gesellschaftlichen Sein gegenüber fast überall überschätzt wird, sondern auch in der Neigung Hegels, den aufeinander folgenden gesell-

schaftlichen Formationen eine Beziehung von Art und Gattung /Besonderes und Allgemeines/ zuzuschreiben. Darin steckt ohne Frage ein Moment der historischen Verteidigung der bürgerlichen Revolution. Die gus der Revolution entstehende bürgerliche Gesellschaft soll nicht nur als eine bloss historisch höhere Form dem Feudalismis gegenüber erscheinen, sondern auch als die höchstmögliche Form der Gesellschaft überhaupt, als deren allgemeinste Form, wodurch dann die spätere Form als Gattung, als Allgemeinheit, die vornergehende als Art, als Besonderheit gesetzt wird. Neben dem gesunden Gedanken, dass die niedrigere Form aus der höheren und nicht umgekehrt begriffen werden soll steckt darin auch ein die Tatsachen verzerrender Idealismus, insbesondere weil der späte Hegel jene nie eingelösten Versprechungen, die Friedrich Wilhelm III. während der Befreiungskriege für eine preussische Konstitution gab, als die höchste Form des Staatswesens, als den allgemeinen, den Gattungsbegriff des Statzes auffasste. "Wir werden über diese Frage später die Kritik des jungen Marx - noch auf seiner idealistischen Entwicklungsstufe - ausführlich behandeln.

Solche notwendige kritische Vorbehalte den idealistischen Verzerrungen gegenüber können aber die Tatsache nicht
aus der Welt schaffen, dass die Dialektik des Allgemeinen und Besonderen in der Geschichte bei Hegel auf weit höherem Niveau erscheint,
als bei irmendeinem seiner Vorgänger, dass ihre Grundgedanken keineswegs bloss formalistische Schemata sind, sondern ernsthafte Versuche,
die wirklichen Momente der historischen Entwicklung zu erfassen. In
der "Phänomenologie des Geistes", bei deren Niederschrift Hegel noch
gehofft hatte, dass aus der französischen Revolution, in ihrer napoleonschen Form auch für Deutschland ein neuer Gesellschaftszustand
entstehen wurde, ist sein Philosophieren sehr stark darauf gerichtet.

MTA FIL. INT. Lukács Arch.

die Momente der Neuheit gedanklich zu erfassen. Er kommt dabei unter anderem zu der interessanten Theorie, dass das jeweils entstehende Neue in der Geschichte vorerst eine einfache abstrakt allgemeine Gestalt erhalten muss. Erst allmahlich, mit der Konsolidierung des Bieges treten die konkret besonderen Züge ans Tageslicht, erst im Laufe eines solchen Prozesses entfaltet es sich als wirklich konkrete Totalität, mit vielseitiger und komplizierter Dialektik der allgemeinen und besonderen Momente. So stellt Hegel fest, dass "die erste Erscheinung der neuen Welt nur erst das in seine Einfachheit verhüllte Ganze oder sein allgemeiner Grund ist." Dass das Neue er-Lebende und begreifende Bewusstsein "vermisst an der neuerscheinenden Gestalt die Ausbreitung und Besonderung des Inhalts."12 Die Besonderung ist der Inhalt des darauf folgenden objektiven historischen Prozesses. Wir wissen, dass der späte Hegel auf solche politische Hoffnungen verzichten misste: wenn er nun dieser Resignation entsprechend seine Geschichtsphilosophie radikal umbaute, wenn er als Wendepunks der Geschichte, als Beginn der Neuzeit nicht mehr die französische Revolution, sondern die Reformation auffasste, so ist das viel mehr, als ein blosser Umbau der Periodisierung; es ist die Aenderung des Blickpunkts. der Perspektive: die Menschheit steht seiner Auffassung nach nicht mehr am Anfang einer radikalen Veränderung. sondern bereits am Abschluss einer Periode, jenseits welcher der späte Hegel schon keine Möglichkeit einer Höherentwicklung zu sehen vermag. Sein Blick ist also nunmehr in die Vergangenheit, nicht in die Zukunft gerichtet. Der von um eben angeführte Grundgedanke der "Phänomenologie" von der Art und Entwicklung des Neuen findet sich trotzdem, wenn auch nicht in der prägnanten Form des grossen Jugendwerks. auch in den späten Vorlesungen über Philosophie der Geschichte.

Hegel begnügt sich nier nicht damit, wichtige Rinzelprobleme der Geschichtsphilosophie auf die Dialektik von Allgemeinheit und Besonderheit zurückzuführen, diese Dialektik spielt auch im Aufzeigen der allgemeinsten Bewegungsgesetze der Geschichte eine wichtige Rolle. Freilich sehen wir hier die progressiven und reaktionären Seiten des objektiven Idealismus in ihrer extremsten Zuspitzung. Indem für Hegel der Weltgeist als Demiurg der Geschichte auftritt, erreicht der mystifizierende Idealismus gerade hier seinen Gipfelpunkt. Andererseits jedoch ist Hegel bestrebt, die Geschichte selbst als Schauplatz der menschlichen Leidenschaften, der egoistischen Interessen, der besonderen Zwecksetzungen aufzufassen, und stellt diese partikularen Bestrebungen der Menschen, Menschengruppen etc. als die unmittelbar und konkret bewegende Kraft der Geschichte dan Dabei ist es entscheidend, dass - wie Engels hervorgehoben hat, - hier, zwar in idealistischer Verkehrung doch die grosse historische Wahrheit zur Geltung kommt, dass diese Kämpfe der partikularen und egoistischen Leidenschaften der Menschen zwar die Ereignisse direkt in Bewegung bringen, im Ganzen aber stets andere, höhere, allgemeinere Inhalte entstehen und vergehen, als welche die Menschen unmittelbar in Gang gesetzt haben. Das ist das Wesen der Hegelschen Theorie von der "List der Vernunft". "Das besondere Interesse der Leidenschaft ist also unzertrennlich von der Betätigung des Allgemeinen: denn es ist aus dem Besonderen und Bestimmten und aus dessen Negation, dass das Allgemeine resultiert. Das Besondere hat sein eigenes Interesse in der Weltgeschichte; es ist etwas Endliches und muss also solches untergehen. Es ist das Besondere, das sich aneinander abkämpft und wovon ein Teil zugrunde gerichtet wird. Aber eben im Kampf. im Untergange des Besondern resultiert das Allgemeine."

> MTA FIL. INT. Lukács Arch.

Hier zeigt sich das Janusgesicht der Hegelschen Philosophie am klarsten. Marx kritisiert mit vollem Recht. dass Hegel "den absoluten Geist als absoluten Geist nur zum Schein die Geschichte machen lässt. "14 Das ist natürlich bei dem Idealisten Hegel eine Halbheit. Denn überall, wo Hegel am konkretesten auf die Logik und Methodologie der Geschichte eingeht, wo er der dialektischen Methode treu bleibt /"Es ist das Besondere, das sich mieinander abkämpft"/, fasst er die Geschichte als wirklich und ausschliesslich von den Menschen gemacht auf. Andererseits jedoch entspringt aus diesem Widerstreit menschlicher Interessen und Leidenschaften nicht - wie auch die Hegelsche Konzeption der dielektischen Methode. der dynamischen Beziehung des Besonderen zum Allgemeinen erfordern würde. - direkt als deren eigenstes Produkt das Allgemeine /das neue Allgemeine bei Degradierung und Vernichtung des Alten, wie wir es früher gezeigt haben/. sondern dieses Allgemeine wird plötzlich transzendent, wird idealistisch mystifiziert, erscheint in einem Jenseits der menschlichen Kampfe des Taktischen historischen Pro- . zesses. Unmittelbar nach den eben von uns angeführten Darlegungen segt nämlich Hegel: "Nicht die allgemeine Idee ist es, welche sich im Gegensatz und Kampf, welche sich in Gefahr begibt; sie hält sich unangegriffen und unbeschädigt im Hintergrund und schickt das Besondere der Leidenschaft in den Kampf sich abzureiben. "15 Mark kritisiert also mit vollem Recht die Halbheit dieser Geschichtsauffassung. Er fügt ironisch hinzu, dass der subjektive Idealist Bruno Bauer diese Halbheit Hegels aufhebt. Damit ist aber bei Bruno Bauer auch ein Bruch mit allen fruchtbaren und vorwärtsweisenden methodologischen Momenten der Hegelschen Philosophie vollzogen, vor allem mit dem Ansatz Hegels, in der Geschichte die reale Verbundenheit zwischen Verwirklichung der Idee und Kampf der Interessen zu entdecken. Wenn also Marx in der Folemik gegen Bruno Bauer sagt: "Die 'Idee' blamierte sich immer, soweit sie von dem 'Interesse' unterschieden war". So ist ihre Spitze mehr gegen Bauer als gegen Hegel gerichtet.

Es ist für die innere Problematik und für das Schicksal des objektiven Idealismus charakteristisch. dass die Quelle dieser von Marx kritisierten Halbheit der Hegelschen Position gerede eine seiner genielsten Entdeckungen ist: die Entdeckung des Zudammenhenges zwischen Arbeit und Teleologie, Schon in der Vorbereitungszeit der "Fhanomenologie" schreibt Hegel: "einzelne Zwecke des naturlichen Seins werden zu einem Allgemeinen. Hier tritt der Trieb ganz aus der Arbeit zurück, er lässt die Natur sich abreiben, sieht ruhig zu und regiert nur mit leichter Mihe des Genze: List. 117 Der entscheidende Gedanke der Hegelschen Wethode in der Geschichte, die Konseption der "List der Vernunft" hat also in seiner Auffassung von Werkzeug und Arbeit seine philosophische Grundlage. Der Idealismus Hegels hindert ihn aber daran, diese geniale Ahnung der richtigen Zusammenhänge nach vorwärts und nach rückwärts konsequent und richtig zu veraligemeinern. Das zielsetzende Bewastsein des Menschen. das wie Marx im "Kapital" zeigt. 18 wirklich die differentie specifica der menschlichen Arbeit, ihr wesentliches Unterscheidungsprinzip von der "Arbeit" der Tiere ist, wird auf die Geschichte unkritisch, schematisch, mystifizierend angewerdet. Wenn bei Hegel der Weltgeist zum Werkseister, zus Demiurg der Geschichte wird, so ist dies eine mystifizierende Verallgemeinerung dessen, was bei der menschlichen Arbeit das wirkliche Begreifen ihres wirklichen Wesens war. Die eben untersuchte Halbheit der Hegelschen "List der Vermunft" zeigt, dass sein

Realitätssinn sich zwer gegen die hier entstehende wüste Mystik, gegen diese menschentranssendente Weltteologie sträbgt, dass er aber
doch nicht imstande ist, die wirkliche Dialektik gedanklich zu erfassen, die sus den besonderen Bestrebungen der einzelnen Menschen
und Gruppen die Allgemeinheit der historischen Wandlungen der sich
ablösenden gesellschaftlichen Forsationen entwickelt.

Dieselbe Widersprüchlichkeit zeigt sich wosöglich noch krasser, wo Hegel seinen Gedanken auf die Stufe der höchsten Verallgemeinerung erheben will, in seiner "Logik". Es ist, wie dies auch Lenin amerkennt, ein bedeutender Schritt vorwarts, wern Hegel die Teleologie /d.h. die Arbeit/ als "Wahrheit", als zusammenfassende, aufnebende, hoherentwickelnde Stafe gegenüber von Mechanisus und Chemismus fasst. Er kann aber als Idealist, Giesen Gedanken nicht konsequent durchführen. Im Aufbeu der "Logik" folgt nämlich des Leben nach der Teleologie /der Arbeit/, obwohl es evident ist, dass in der logischen, in der verallgeseinernd historischen Relhenfolge sein Platz unbedingt vor der Teleologie ware. Die Teleologie als Wahrheit von Mechanismus und Chemisons ist die höchste, bewusst gewordene Stufe eines langen Prozesses, der wesentlich gerade die Entstehung des Lebens, die Evolution der Lebewesen bis zum Menschen und seine Arbeit umfasst. Marx hat sich darüber in unmissverstängliche: Klarheit gedussert und gerade hierin das grosse Verdienst Darwins für das dielektische Weltbild erblickt. In seiner von uns bereits angeführten Ausserung über die arbeit hebt Mars gerade das hervor, dass wir in der Analyse der Arbeit den Gipfel einer langen Entwicklung zu sehen haben: "Wir haven es hier nicht mit dem ersten tierartig instinktwassigen Formen der Arbeit zu tun. Dund an anderer Stelle hebt er gerade die Verdienste Darwins is Aufdecken dieser Zusammenhange

> MTA FIL. INT. Lukács Arch

hervor: "Darwin hat das Interesse auf die Geschichte der natürlichen Technologie gelenkt. d.h. auf die Bildung der Pflanzen- und Tierorgene als Produktionsinstrumente für das Leben der Pflanzen und Tiere." Was Mark hier natürliche Technologie nennt. ist eine höhere Stufe des Lebensprozesses der Anpassung der Lebewesen an ihre Udgebung. Engels in seiner Pfemik gegen Dühring weist gans klar auf die primitivste Stufe dieser Lebensansserungen, dieser Wechselbeziehungen zwischen Organismus und Umgebung, als Voraussetmung eines jeden Lebensprozesses hin: "Was ist mun aber die Anpassung ohne bewusste Absicht, ohne Vermittlung von Vorstellungen...anders als eine solche unbewusste Zwecktätigkeit?"

Lenin nennt den Gedenken Engels, des Probles des Lebens in der Logik zu behandeln "verständlich - und geniel." In der Art jedoch, wie dies Hegel tut, kommen auch die idealistischen Schranken seines Denkens verwirrend zur Gelbung. Da er in der Natur mur eine Entfrewiung des Geistes von sich selbst, seine Entausserung erblickt, ist er gesmingen, im Bereich der Natur jede wirkliche historische Svolution au leugnen. Dedurch kann auch die Antstehung und das Wesen des Lebens unmöglich richtig begriffen werden; wo Hegel in der "Logik" vos Leben spricht, fallen die eigentlichen Problese des wirklichen Lebens, die Problese der Biologie weg, ga Hegel Konstruiert hier geradesa einen Gegensatz swischen des wirklichen Leben, das die Naturphilosophie behandelt und dem beven im Geiste. Und er fügt hinzu: "Das Bratere 1st als das Leben der Natur das Leben, insofern es in die <u>Ausserlichkeit des Bestehens</u> hinausgeworfen ist, an der unorganischen Matur seine Bedingung hat, und wie die Momente der Idee eine Mannigfaltigmeit wirklicher Gestaltungen sind. Das Leben in der Idee ist ohne solche Voraussetzungen ... seine Voraussetzung ist der Begriff..." /Hier entfernt sich Hegel so entschieden von einer realen Konseption des Lebens, dass er noch idealistischer ist, als der frühe Schelling./
Der falsche Aufbau der Legik - Leben nach Teleologie - Zeigt also Hegels grundlegende idealistische Schranke auf. Hegel hat an vielen Stellen den Idealismus Kents richtig kritisiert, er hat ihn aber doch nicht wirklich überwunden, indem er, ebenso wie dieser, unfähig ist, is Lebensprozess eine reale Evolution sufsudecken und begrifflich zu erfassen. Die geniale Konzeption der Teleologie im Zusammenhang mit der Arbeit bleibt else bei ihm auf diesen Gebiet beschränkt; weder die naturhaften Voraussetzungen, noch die Folgen dieser seiner richtigen Ahnung für die Geschichte kann Hegel dialektisch auf den Begriff bringen, ohne die genze Frage idealistisch-zystisch zu verzerren.

der Entwicklung festhält, bringt seine Dialektik grosse Errungenschaften. Wie wir gesehen haben, nicht nur im Problem der Arbeit, sondern auch in der Behandlung mancher gesellschaftlich-geschichtlicher
Phänomene. Zu diesen Errungenschaften gehört die eich bei ihm energisch komkretimierende Dialektik des Allgemeinen und Besom eren, ihr
wechselseitiges Umschlagen ineinender. Und es muss hier als grosser
Schritt vorwarts hervorgehoben werden, dass - wenigstene dem Prinzip,
der Methode nach, wenn auch nicht durchgehendst in der systematischen
Ausführung - in dieser Dialektik gerade der gesellschaftlich-geschichtliche Inhalt bestimmend ist, nicht wie bei Schelling, ein abstraktes Scheme, eine formalistische Konstruktion.

Schon diese Wendung zur ausgesprochenen Frierität des Inhalts der Form gegenüber bedeutet einen wichtigen Fortschritt, der allerdings, wie stets bei Regel einen zwiespältigen Cherakter hat,

MTA FIL INT.

Denn gerade jetzt hangt die Richt gkeit einer jeden von ina statuierten Besiehung des Allgeseinen zus Besonderen und vice versa nicht so sehr voz Einhalten bestisster legischer Regeln ab. sondern sehr davon. oh jenes Lebensphänomen, dessen Verall emeinerung in einer solchen Beziehung erscheint, dem Gehalte nach richtig oder unrichtig erfasst wird. Und solche Unrichtigkeiten missen bei Hegel massenhaft zum Vorschein Kommen, vor allem wegen seiner idealistischen Philosophie, dann wegen der Schranken, die selbst der konsequentest muendegedachten bürgerlich-demokratischen Weltsuffessung gesetzt sind /und wir wissen, dass Hegel in dieser Hinsicht weit von einer wirklichen Polgerichtigkeit entfernt war/, endlich wegen des steigenden Einwirkens der deutschen Misère in der Periode der Helligen Allience auf die Philosophie seiner reifsten Zeit. Es muss debei nachdrücklich herborgehoben werden, dass es sich hier nicht mur darum handelt, wie an sich richtige Konseptionen der Dialektik des Allgemeinen und Besonderen infolge solcher Verzerrungen der philosophischen und ökonomisch-sozialen Stellungnahme getrübt merden, es zeigen sich vielmehr, durch diese falsche Basis verursacht, formalistische, mystifisierte, irreführende auffassungen gerade in dieser Dialektik des Allgemeinen und Besonderen. Das Richtige und Unrichtige, das Progressive und das Rückständige stek hen also in Hegels Philosophie oft schroff unversittelt nebeneinander.

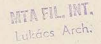
So kann Hegel für die Gesellschaft in ihrer Gesantheit zuweilen Bestimmungen aufdecken, die den wesentlichen Zugen der
dialektischen Beziehung des Allgemeinen und Besonderen in der Wirklichkeit der kapitalistischen Welt weitgehend entsprechen. Hegel gibt. um
das Wesen des Staats und swar des modernen Staats zu bestimmen, die
folgende Umschreibung seiner Wirklichkeit: "Wirklichkeit ist immer Rinheit der Allgemeinheit und Besonderheit, das Auseinandergelegtmein der

Allgemeinheit in die Besonderheit, die als eine selbständige erscheint, obgleich sie nur im Ganzen getragen und gehalten wird."24 Dazu muss bemerkt werden, dass Wirklichkeit bei Hegel eine spezifische Bedeutung hat, als Aufgipfelung der verschiedenen Stufen der Seinsbegriffe. Wo also diese Dialektik des Allgemeinen und Besonderen fehlt, hat der betreffende Staat nur eine Existenz, aber keine Wirklichkeit; was nach der Hegelschen Methode so viel bedeutet. dass die Dialektik des historischen Prozesses einen solchen Staat früher ouer später unweigerlich wegfegen, seine falsche Existenz vernichten wird. /Man denke an unsere früheren Ausführungen über die Dialektik des Allgemeinen und Besonderen in der bürgerlichen Revolution/. Für staatliche Gebilde, die in diesem Sinne Wirklichkeit haben, bestimmt Hegel die Notwendigkeit wie folgt: "Die Notwendigkeit besteht darin, dass das Ganze in die Begriffsunterschiede dirimiert sei, und dieses Dirimierte eine feste und aushaltende Bestimmtheit abgebe, die nicht totfest ist, sondern in der Auflösung sich immer erzeugt."25 Es handelt sich also hier nicht nur um einen einfachen Prozess des ununterbrochenen wechselseitigen Ineinanderumschlagens der das Ganze bildenden Momente, sondern dieser Prozess hat auch eine bestimmte, sich variiert wiederholende Richtung. Tendenz: er ist ein Prozess der fortwährenden Selbstreproduktion. Das Wirkliche erweist die ihm innewohende Notwendigkeit gerade dadurch, dass es nicht, nach Goethes Worten, "im Sein beharren will", was zu einem "in Nichts zerfallen" führen misste, im Gegenteil dadurch, dass es ununterbrochen soch selbst erzeugt. dass das - temporare und scheinbare - Kündigen der Einheit, Ganzheit und Zusammengehörigkeit eben das Vehikel des erneuten Selbsterzeugens ist.

Hegel ist hier dem Gedanken der Reproduktion.

MTA FIL. INT. Lukács Arch. als Seinsweise gesellschaftlicher Gebilde recht nahe gekommen. Allerdings wird der Unterschied von einfacher und erweiterter Reproduktion nicht einmal gestreift. In dem Fehlen dieser entscheidenden näheren Bestimmung drückt sich wieder die philosophisch-politische Schranke seines reifen Denkens aus: da er keine gesellschaftliche Zukunftsperspektive haben kann, da die Miserabilität seiner Gegenwart beu ihm als krönender Abschluss der Geschichte erscheint, kann der Gedanke einer qualitativen Höherentwicklung aus der inneren Dialektik der Selbstreproduktion der Gesellschaft ummöglich aufkommen. Die Historizität der Hegelschen Geschichtsdialektik bezieht sich deshalb mur auf den Weg, der aus der Vergangenheit in die Gegenwart führt, nicht auf den in der Richtung der Zukunft zu.

Diese Schranke, deren Einwirkungen auch in dem von ihr direkt nicht berührten Teilen der Hegelschen Philosophie fühlber sind, verhindert aber nicht, dass er bestimmte wesentliche Kennzeichen der modernen bürgerlichen Gesellschaft begrifflich erfasse; insbesondere - und dies zeigt seine alleinstehende Bedeutung unter seinen Zeitgenossen an - Rolle und Bedeutung der politischen Ökonomie für Struktur und Reproduktion dieser Gesellschaft. Es ist nun sehr interessant, dass auch in der Hegelschen Philosophie der Okonomie die Dialektik des Allgemeinen und Besonderen eine entscheidende Rolle spielt. Hegels Ausgangspunkt in der Umgrenzung des "Systems der Bedürfnisse" ist: "Die Besonderheit zumächst als gegen das Allgemeine des Willens überhaupt Bestimmte ist subjektives Bedürfnis". Zur Wissenschaft wird ihre Untersuchung mit der Feststellung "Indem sein Zweck die Befriedigung der subjektiven Besonderheit ist, aber in der Beziehung auf die Bedürfnisse und die freie Willkur anderer die Allgemeinheit sich geltend macht..."26 Scheinbar gerät man dadurch in



die Welt der reinen Zufälligkeit, da die bewegenden Kräfte in der bürgerlichen Gesellschaft die vereinzelten Wünsche, Bestrebungen, Leidenschaften etc. des einzelnen Individuums sind. Jedoch als Schüler von Smith und Ricardo ermennt Hegel: "aber dieses Wimmeln von Wilkür erzeugt aus sich allgemeine Bestimmungen, und dieses anscheinend Zerstreute und Gedankenlose wird von einer Notwendigkeit gehalten, die von selbst eintritt". Die hier entstehende – für Deutschland – neue Wissenschaft vergleicht Hegel mit einer der exaktesten, mit der Astronomie: "Dies Ineinandergehen, an das man zunächst nicht glaubt, weil alles der Willkür des Einzelnen anheim gestellt scheint, ist vor allem bemerkenswert und hat eine Aehnlichkeit mit dem Planetensystem, das immer dem Auge nur unregelmässige Bewegungen zeigt, aber dessen Gesetze doch erkannt werden können. "27

Als Sohn eines damals kapitalistisch so zurückgebliebenen Lendes kann Hegel nicht, wie seine englischen Meister,
eine konkrete und ausgeführte wissenschaftliche Okonomie zustandebringen. Er muss sich mitallgemein philosophischen Feststellungen
über Grundgehalt und Methode begnügen. Diese zeigen jedoch, dass er
von den Prinzipien der klassischen Ökonomie stark durchdrungen war.
Genz in ihrem Sinn behandelt er z.B. die Probleme der Arbeitsteilung.
Einerseits zeigt er in ihnen die Beziehung zur Aebeit selbst auf:
"Das Allgemeine und Objektive is der Arbeit liegt aber in der Abstraktion, welche die Spezifizierung der Mittel und Bedürfnisse bewirkt, damit ebenso die Produktion spezifiziert und die Teilung ver
Arbeiten hervorbringt." Andererseits entsteht daraus "die Abhängigkeit und die Wechselbeziehungen der Menschen" sowohl in der Produktion, wie in der Konsumtion: <sup>28</sup> "In dieser Abhängigkeit und Gegenseitigkeit der Arbeit und der Befriedigung der Bedürfnisse schlägt die

subjektive Selbstsucht in den Beitrag zur Befriedigung der Bedürfnisse aller anderen um. - in die Vermittelung des Besonderen durch das Allgemeine als dialektische Bewegung..."29

In solchen Betrachtungen rechnet Hegel mit den "heroischen Illusionen" der französischen Revolution, die die Leitsterne seiner eigenen Jugend waren, auf Grund der Bejahung der kapitalistischen Gesellschaft und ihrer Gedankenform in der klassischen Ökonomie Englands ab. Zugleich jedoch beinhaltet diese Stellungnahme ein schroffes Ablehnen aller Restaurationsideologien, die in mehr oder weniger romantischem Gewand eine Rückkehr zu den feudalen Zuständen verkundeten /Haller, Savigny etc./. Dieses resolute Bejehen der kapitalistischen Ökonomie hat andererseits sehr wichtige Folgen für Hegels Geschichtsauffassung; es wird bestimmend für seine munmehrige Beurteilung und Bewertung der Antike, die sein Ideal und Vorbild in der Periode der "heroischen Illusionen" war. Hegel sieht den entscheidenden Gegensatz zwischen Antike und Gegenwart gerade auf dem Gebiet der Okonomie, und seinen uns eben bekannt gewordenen Anschauungen entsprechend zeigt sich dieser Gegensatz philosophisch ebenfalls als eine historische Wandlung in der Wesensart der Dialektik des Allgemeinen und Besom eren: jene dialektische Rolle des Besonderen, die dieses in der modernen Gesellschaft als Prinzip der Gesetzlichkeit. der notwendigen Selbsterneuerung erweist, musste in der antike ein Prinzip der Selbstzersetzung der Gesellschaft sein: /Die selbständige Entwicklung der Besonderheit ist das Moment, welches sich in den alten Staaten als das hereinbrechende Sittenverderben und der letzte Grund des Untergangs derselben zeigt, "50

Es handelt sich hier bei Hegel um mehr als bloss um die scharfe Abgrenzung von antiker und moderner Gesellschaft.

> MTA FIL. INT. Lukács Arch.

Der dabei zum Ausdunck gelangende Gegensatz, der, wie wir gesehen haben, verschiedene Formen der Dialentik des Allgemeinen um Besonderen in ihnen bedingt, geht aber in Hegels Augen über das ökonomisch-Gesellschaftliche himaus; er erscheint als allgemeines Entwicklungsprinzip, das man so formulieren könnte: je unentfalteter das Frinzip des Besonderen im Leben und im Denken ist, desto weniger kann auch das Allgemeine seine wahrhafte konkrete Totalität erhalten. Hegel spricht nicht klar aus, dass die Mangelhaftigkeit des Besonderen gesellschaftlich bedingt ist - dies ist jewoch der implicite Sinn seiner früher von uns zitierten Aussprüchen # z.B. über die Arbeitsteilung - er betrachtet dagegen die Konkretisierung der Dialektik des Allgemeinen und Besonderen und darum die Konkretisierung beider Begriffe zumindest als eng verbunden mit jener Ausführung der Besonderheit im Leben, deren prägnantester Ausdruck die Ökonomie des Kapitalismus ist.

Dass in vielen Einzelführungen Hegels die christliche Religion diese Mission erhält, ändert wenig an dem eben festgestellten Zusammenhang. Denn es ist erwiesen, dass nach dem Thermidor, nach der Erschütterung der "heroischen Illusionen" der akuten
Revolutionszeit Christentum und Smithsche Ökonomie bei Hegel eng verbunden und gleichzeitig die philosophische Begründung des spezifischen Charakters der Gegenwart, als Welt der fruchtbaren dialektischen Widersprüche herbeizuführen helfen. Hegel spricht diesen Gedanken von der historischen Entwicklung und Konkretisierung der Allgemeinheit in der Begriffslehre der "kleinen Logik" so aus: "Das Allgemeine in seiner wahren und umfassenden Bedeutung ist übrigens ein
Gedanke, von welchem gesagt werden muss, dass es Jahrtausende gekostet hat, bevor derselbe in das Bewusstsein der Menschen getreten

MTA FIL INT. Lukács Arch. und welcher durch das Christentum zu seiner vollen Anerkennung gelangt ist." Und gans im Sinne seiner Ausführung über den Unterschied der antiken und modernen Gesellschaft, illustriert er diese Lage an der Gegenüberstellung der Gottesvorstellungen beider Epochen: "Die sonst so hoch gebildeten Griechen haben weder Gott in seiner wahren Allgemeinheit gewusst, noch auch den Menschen. Die Götter der Griechen waren nur die besonderen Machte des Geistes und der allgemeine Gott, der Gott der Nationen war für die Athener noch der verborgene Gott. "31 Naturlich zeigt dieses Beispiel sowie die darauf folgenden Ausführungen über die Rolle des Christentums in der Abschaffung der Sklaverei alle schwachen Seiten der Hegelschen Philosophie auf. Dass er aber am Schluss dieser Betrachtungen in Rousseaus "Volonté générale" die echte Verkörperung des "wahrhaft Allgemeinen" eben der Antike gegenüber erblickt, beweist, dass er hier, trotz aller idealistisch-mystifizierenden Verzerrungen, tatsächlich die historische Entwicklung der Dialeatik des Allgemeinen und Besonderen gesucht oder wenigstens geahnt hat.

Weit weniger klar, als die Gegenüberstellung von antiker und moderner Gesellschaft ist bei He el die historische Abgrenzung von Feudalismus/Feudalabsolutismus/ und moderner bürger-lichen Gesellschaft getroffen. Hier ist sogar eine gewisse rückläufige Bewegung sichtbar, denn in der "Phanomenologie" ist noch die französische Revolution als Grenze der Neuzeit aufgefasst, während die spätere Periodisierung mit der Reformation als Scheidelinie schon viel verschwommener ist. /Die historische Einteilung der Aesthetik mit der Kpnzeption der romantischen Kunst erst recht./ Die Schwäche in dem Aufbau der geschichtlichen Kategorien des Kapitalismus beruht also in erster Reihe nicht darauf, dass Hegel hier von Ständen /und

minologie die Grenzen verschwimmen lässt und Hegel sehr oft. - was der junge Marx, wie wir später sehen werden, scharf kritisiert - das Neue aus dem Alten und nicht umgekehrt zu interpretieren versucht. Es wäre aber ungerecht nicht zu bemerken, dass bei allen diesen Schwankungen einige der wichtigen Bestimmungen der modernen bürgerlichen Gesellschaft dech begrifflich erfasst werden.

Diese Doppelseitigkeit ist ganz klar ersichtlich, wenn wir auf die Hegelsche Bestimmung des Standes einen Blick werfen: "Der Stand, als die sich objektiv gewordene Besonderheit. teilt sich so einerseits næh dem Begriffe in seine allgemeinen Unterschiede. Andererseits aber. welchem besonderen Stand das Individuum angehöre, darauf haben Naturell, Geburt und Umstände ihren Einfluss, aber die letzte und wesentliche Bestimmung liegt in der subjektiven Weinung und der besonderen Willkür, die sich in dieser Sphäre ihr Recht, Verdienst und ihre Ehre gibt, so dass, was in ihr durch innere Notwendigkeit geschieht, zugleich durch die Willkür vermittelt ist und für das subjektive Bewusstsein die Gestalt hat. das Werk seines Willens zu sein."32 Man kann dabei deutlich sehen, wie stark Hegel wirkliche Momente der Klassenschichtung in der bürgerlichen Gesellschaft heranzieht; so vor allem das Moment des Zufalls in der Klassenzugehörigkeit, wobei es freilich auffalten muss, dass er die sem Moment eine - in der Wirklichkeit nie vorhandene - Ausschliesslichkeit verleiht. Auch darin zeigt sich Hegel als Schüler von Smith und Ricardo, dass er die positiven Seiten der kapitalistischen Ökonomie überbetont in dern Vordergrund stellt; er sieht zwar. oft sehr genau. auch die negativen Seiten, diese haben aber auf seine entscheidenden Begriffsbestimmungen wenig Einfluss.

MTA FIL. INT.

Immerhin wird damit eine wesentliche Unterscheidung wu den früheren Formationen und zu ihrem theoretischen Ausdruck hervorgehoben. Hegel führt den platonischen Staat und die indischen Kasten als Gegensatz an; im ersteren bestimmt der Staat selbst, bei letzterem die blosse Geburt, die Zugehörigkeit des Individuums zum Stande. Daraus folgt in Ubereinstimmung zur uns bereits bekannten Auffassung Hegels, dass die Besonderheit in solchen Forsationen eine zersetzende Funktion ausüben muss: "So in der Organisation des Ganzen nicht aufgenommen und in ihm nicht versöhnt, zeigt sich deswegen die subjektive Besonderheit, weil sie als wesentliches Moment gleichfalls hervortritt, als Feindseliges, als Verderben der gesellschaftlichen Ordnung. "55 Es ist für den späten He el bezeichnend, dass er - im Gegensatz zur politischen Dielektik des Allgemeinen und Besonderen, die er, wie gezeigt wurde, in Bezug auf die revolutionare Liquidation des Feudalisms ausgearbeitet hat. - hier nur die orientalische und antike Gesellschaft scharf vom Kapitalismus abgrenzt und nicht einmal einen Versuch unternimmt, den ökonomisch-sozialen Gegensatz zwischen Feudalismus und Kapitalismus philohophisch zu erfassen.

Daher die innere Mangelhaftigkeit dieser Dialektik. Die abstrekt-generelle Fassung des Wesens der modernen bürgerlichen Gesellschaft ist in ihren Hauptzügen wieder richtig: "Das Sittliche ist hier in seine Extreme verloren... Die Realität ist hier Aeusserlichkeit. Auflösung des Begriffs. Selbständigkeit der freigewordenen daseienden Momente. Indem in der bürgerlichen Gesellschaft Besonderhelt und Allgemeinheit auseinandergefallen sind. sind sie den noch beide wechselseitig gebinden und bedingt. Indem das eine gerade das dem anderen Entgegengesetzte zu tun scheint, und nur sein zu können vermeint, indem es sich das andere vom Leibe hält, hat jedes das

andere doch zu seiner Bedingung." Hegel lehnt hier, wie auch sonst alle romantisch-feudalen Restaurationsideologien als reaktioner-utopisch ab. Er protestiert gegen die Auffassung, wonach es besser were, wenn die Allgemeinheit "die Kräfte der Besonderheit an sich ziehen würde". Er sieht klar, dass eine solche - etwa den platonischen Staat nachgebildete - Konzeption der Wirklichkeit nie entsprechen könnte. Er sagt über solche Anschauungen: "aber auch dieses ist widerum nur ein Schein, indem beide nur durch undfüreinender sind, und einander umschlagen. Weinen Zweck befördernd, befördere ich das Allgemeine, und dieses befördert widerum meinen Zweck."

Natürlich erscheint hier die ökonomische Harmonielehre der Klassiker in philosophische Sprache umgesetzt. Wir wissen bereits, dass Hegel weit davon entfernt war, eine ganze Reihe der dissongnten Phanomene der kapitalistischen Ökonomie einfach zu ignorieren Sein im zurückgebliebenen Deutschland verwurzelter Idealismus lenkt ihn jedoch in die Richtung, jede entstehende Disharmonie mit Hil fe des Staates aufzuheben: "Die Besonderheit für sich ist das Ausschweifende und Masslose, und die Formen dieser Ausschweifung selbst sind masslos. Der Mensch erweitert durch seine Vorstellungen und Reflexionen seine Begierden, die kein geschlossener Kreis, wie der Instinkt des Tieres sind, und führt sie in das schlecht Unendliche. Ebenso ist eber auf der anderen Seite die Entbehrung und Not ein masslòses, und die Verworrenheit dieses Zustandes kann zu seiner Harmonie nur durch den ihm bewältigenden Staat kommen."34 Diese idealistische Schranke der Hegelschen Gesellschaftsphilosophie ist bereits in seiner Jugend vorhanden und verzerrt auch damals seine sonst richtigen Einsichten in die Ökonomie des Kapitalismus. Dass er damals in den vor Napoleon gegründeten Staaten, die mehr oder weniger die feudalen Uberreste aufräumten, sein Staatsideal erblickte, während später die nie eingelösten Versprechen Friedrich Wilhelm III. in den Befreiungskriegen Inhalt und Form dieses Staates bestimmten, musste die idealistische Verzerrung noch vergrössern und vertiefen. Der junge Mark hat diese Seite der Hegelschen Fhilosophie scharf kritisiert. Auf diese Kritik werden wir noch eingehend zurückkommen. Jetzt sei, vorwegnehmend, nur so viel bemerkt, dass wenn infolge einer solchen falschen und idealistischen Auffassung die grundlegenden Erscheinungen der bürgerlichen Gesellschaft, das Verhältnis zwischen Ökonomie und Staat, zwischen Stand /Klasse/ und Staat, zwischen bourgeois und citoyen etc. entscheidend verzerrt wird, diese Verzerrung selbstredend sehr weitgehende Folgen für die bei Hegel als wichtig erkannte Dialektik des Allgemeinen und Besonderen haben muss.

Gerade, was an der Hegelschen Behandlung das Allerpositivste ist, dass er die Beziehungen von Allgemeinheit. Besonderheit und Einzelheit nicht formalistisch, nicht als ausschliesslich logisches Problem erfasst, sondern als einen wichtigen Teil der
lebendigen Dialektik der Wirklichkeit, deren höchste Verallgemeinerung eine konkretere Form der Logik hervorrufen soll, hat zur Folge,
dass die logische Konzeption in stete Abhängigkeit von der Richtigkeit beziehungsweise Falschheit der Wirklichkeitsauffassung gerät.
Die Grenzen der Hegelschen Logik sind hier ebenso von den Schranken
seiner Stellungnahme zur Gesellschaft und Natur bestimmt, wie ihre
genialen Momente von der Fortschrittlichkeit seines Verhaltens zu den
grossen historischen Problemen seiner Gegenwart.

Diese Schranken der Hegelschen Philosophie sind verständlicherweise am evidentesten aufzeigbar, wo seine dialektische Methode mit den rückschrittlichen Tendenzen seines Systems bei Gele-

> MTA FIL. INT. Lukács Arch.

genheit eines kongreten Problems im Widerspruch genit. Sie sind aber selbstredend auch in seinen rein methodologischen Darlegungen zu finden. insbesondere, wo seine idealistische Philosophie mit den methodologischen und logischen Forderungen der Wissenschaftlichkeit zusammenpralit, wo er der Philosophie - im Gegensatz zur Wissenschaft eine besonders emporgehobene priviligierte Position sichern will. Wir führen hier nur einen Gedankengang aus seiner Aesthetik an. in welches er das Schone als Vereinigung des Theoretischen und des Praktischen, als Aufhebung der Schranken und Einseitigkeiten beider begrifflich zu bestimmen versucht. /Da, wie wir wissen, bei Hegel die Philosophie höher steht, als die Kunst, kann hier unter Theorie nur die Wissenschaft verstanden werden. / Hegel will die "Endlichkeit und Unfreiheit" im Objekt der Theorien nachweisen; diese besteht im Fehlen des Für-sich-Seins im Objekt: "Einheit und Allgemeinheit" ist ausserhalb des Objekts. "Jedes Objekt in dieser Ausserlichkeit des Begriffs existiert deshalb als blosse Besonderheit, die mit ihrer Mannigfaltigkeit nach aussen gekehrt ist, und in unendlichseitigen Verhältnissen dem Entstehen. Verändern der Gewalt und dem Untergange durch Andere preisgegeben erscheint."55 Im Gegensatz zu den wichtigen Bestimmungen seiner eigenen Logik, auf die wir bald zu sprechen kommen, will hier Hegel das Theoretische /das Wissenschaftliche/ beim Besondern zum Stillstand bringen, was nicht einmal für das Ganze des alltäglichen Denkens zutrifft, von der wahren Wissenschaft garnicht zu reden.

Natürlich sind solche Schranken schaffende Tendenzen auch in den revolutionärsten bürgerlichen Standpunkten wirksam. Die "heroischen Illusionen" der Revolutionszeit stellen z.B. notwendig die Beziehung von bourgeois und citoyen idealistisch auf den Kopf.

MTA FIL. INT.

Die Entwicklung Hegels, besonders nach dem Sturz Napoleons, bringt aber darüber hinaus mit sich, dass der das Alte uswälzende citoyen sich immer mehr in einen preussischen Burokraten verwandelt. In der "Rechtsphilosophie" Hegels erscheint denn auch dieser Bürokrat als besonderer Stand und zwar - charakteristischerweise - als allgemeiner Stand: "Der allgemeine, naher dem Dienst der Regierung sich widmende Stand hat unmittelbar in seiner Beziehung das Allgemeine zum Zwecke seiner wesentlichen Tätigkeit zu haben. "56 Eine solche Verwandlung des citoyen der demokratischen Revolution in den Bürokraten des halbfeudalen preussischen Absolutismus, ein solches inhaltlich-unmittelbares Setzen der staatsbürgerlichen Allgemeinheit muss sich notwendig auf die ganze, bis zu einem gewissen Grade richtig erfasste ökonomisch-soziale Dialektik des Allgemeinen und Besonderen verzerrend auswirken; insbesondere auf die Dialektik des Allgemeinen und Besonderen in der Beziehung der Stände /Klassen/ zueinander, zur Gesellschaft und zum Staat.

wir haben gesehen, dass das unmittelbere ökonomische Umschlagem des Besonderen ins Allgemeine ein wichtiges Fundament der Charakteristik der modernen bürgerlichen Gesellschaft, ihre
differentia specifica gegenüber Antike und Orient ist; die unmittelbare Allgemeinheit der Bürokratie schafft gerade hier verwirrende,
reaktionare Kautelen. Und naturgemiss versteifen sich diese, die wahre Struktur der modernen bürgerlichen Gesellschaft verzerrenden Tendenzen dort, wo Hegel die besonderen Institutionen des damaligen
Preussens logisch "abzuleiten" versucht. So vor allem in der "Deduktion"der Monarchie. Hegel führt aus: "Die fürstliche Gewalt enthält
nebst die drei Momente der Totalität in sich, die Allgemeinheit der
Verfassung und der Gesetze, die Beratung als Beziehung des Besonderen

MTA FIL. INT.

auf das Allgemeine, und das Moment der letzten Entscheidung als der Selbstbestiamung, in welche alles übrige zurückgeht, und wovon es den Anfang der Wirklichkeit nimmt."37 Hier verschwindet jede reale Dislektik des Allgemeinen. Besondern und Einzelnen, es entsteht eine irreführende, formalistische Scheindialektik. Und sie verwandelt sich in reine Karikatur, wenn Hegel - was aus diesen falschen Voraussetzungen notwendig erfolgt - die Person des Monarchen "rein spekulativ" zu deduzieren unternisst. Es ist kein Zufall, dass Hegel auch hier - wie überall sonst, wo sein Idealismus ins klar Reaktionäre hinüberwachst - auf den sogenannten ontologischen Gottesbeweis rekurriert. Es genügt eine entscheidende Stelle anzuführen, um diese Konsequenzen des Systems, als Verderber der dialektischen Methode, klarzumachen: "Dieses letzte Selbst des Staatswillens ist in dieser seiner Abstraktion einfach und deher unmittelbare Einzelheit: in diesem Begriffe selbst liegt hiemit die Bestimmung der Natürlichkeit; der Monarch ist daher wesentlich als dieses Individuum, abstrahiert von allem anderen Inhalte und dieses Individuum auf unmittelbare natürliche Weise, durch die natürliche Geburt, zur Würde des Monarchen bestimmt."38

Gesellschaft, der Versuch ihre Eigentümlichkeit im Sein und Werden als Dialektik des Allgemeinen, Besonderen und Einzelnen begrifflich zu erfassen, zeigt eine weite Strecke von genialen Einsichten /oder wenigstens Ahnungen/bis zu einer hohlen und reaktionären Sophistik.

Diese Heterogeneität des Richtigen und Falschen auss im Auge behalten werden, wenn man die Bedeutung dessen verstehen will, dass Hegel als erster in der Geschichte dieser Disziplin - den ganzen Außbeu der Logik auf das Verhältnis der Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit begründet. Die gesamte Lehre von Begriff, Urteil und Schluss

hat diese Beziehungen als Basis und Inhalt. Selbstverständlich liegt die kritische Untersuchung der Logik Hegels in allen ihren Zusammenhängen ausserhalb des Rahmens dieser Betrachtungen; wir werden nur auf jene Fragen eingehen, die - in Bezug auf unser Problem - Prinzipielles enthalten.

Im Übergang zum Begriff. in der Entfaltung der Dialektik der Wechselwirkung gelangt Hegel zur generellsten Bestimmung von Allgemeinheit. Besonderheit und Einzelheit als Grundlage der Begriffslehre, wo die früheren Widersprüche /Substantialität und Kauselität. Notwendigkeit und Zufälligkeit. Notwendigkeit und Freiheit etc. / auf gedanklich höherem Niveau erscheinen. Dabei spielt insbesondere für die uns wichtigen Reflexionen die Identität von Identität und Totalität eine ausschlaggebende Rolle, denn in ihr kommt die Hegelsche Konzeption von konkreten Begriffen am deutlichsten zum Ausdruck. Die erste Erscheinungsform, die übrigens schon bei Aristoteles vorkommt, ist die Identität des Einzelnen und Allgemeinen gerade in ihrer Widersprüchlichkeit, worin sie als "die mit sich identische Negativität gesetzt sind." Die Zusammenfassung dieser Feststellung lautet bei Hegel so: "Unmittelbar aber, weil das Allgemeine nur identisch mit sich ist, indem es die Bestimmtheit als aufgehoben in sich enthalt, also das Negative als Negatives ist, - ist es dieselbe Negativitat, welche die Einzelheit ist; - und die Einzelheit, weil sie ebenso das bestimmte Béstimmte, das Negative als Negatives 1st, ist sie unmittelbar dieselbe Identität, welche die Allgemeinheit ist, Diese ihre einfache Identität ist die Besonderheit, welche vom Einzelnen das Moment der Bestimmtheit. vom Allgemeinen das Moment der Reflexion-in-sich in unmittelbarer Einheit enthält. Diese drei Totalitäten sind daher Eine und dieselbe Reflexion... "39 Darin drückt

> MTA FIL INT. Lukács Arch.

sich der allgemeine Charakter der Hegelschen Auffassung des Wesens der Aufhebung aus. Etwas früher im selben Zusammenhang betont er, dass mit dem Setzen der Freiheit die Notwendigkeit nicht verschwindet, nur wird bei der "inneren Identität manifestiert."

Zum besseren Verständnis solcher Gedankengänge Hegels sei noch hinzugefügt, welche Rolle Bestimmtheit, Bestimmung bestimmen etc. hier spielen. Hegel wendet überall die berühmte Bestimmung Spinozas "omnis determinatio est negatio" konsequent an; darum ist bei ihm der Prozess des Bestimmens stets der Weg vom Allgemeinen zum Besonderen. Überhaupt ist bei ihm das Besondere nicht so sehr ein Zwischenzustand, eine stabile Vermittlungskategorie zwischen Allgemeinem und Einzelnen, als vielmehr das eelbstbewegte Woment eines Bewegungsprozesses der Spezifikation. Dieser Gedanke taucht, wie wir gesehen haben, schon bei Kant auf. Bei diesem aber vor allem als Resultat eines Prozesses, dessen Wesen, Bewegungsrichtung, Gesetzlichkeit uns prinzipiell unbekannt bleiben missen, während bei Hegel Prozess und Resultat in dialektischer Simultaneität gegeben sind, und die Erkennbarkeit beider nie zum Problem werden kann. Naturlich ist bei Hegel nicht nur die Besonderheit, sondern auch Allgemeinheit und Einzelheit sowohl , Prozess, wie Resultat; das sich Verallgemeinern und Sichvereinzeln ist bei ihm ebenso eine logisch fassbare und ausdrückbare Bewegung der Dinge und ihrer Beziehungen, wie die Spezifikation, das Sichbesondern /Bestimmen/. Gerade diese Bewegungen und ihre Selbsterkenntnis machen für Hegel die eigentliche Dialektik, die Tatigkeit des wirklichen Denkens aus, im Gegensatz zu der metaphysischen Auffassungsweise, die auf dem weit niedrigeren Niveau der blossen Vorstellung stehen bleibt: "Nur die blosse Vorstellung, für welche sie das Abstrahieren isoliert hat, vermag sich das Allgemeine, Besonü

dere und Einzelne fest auseinanderzuhalten."41

Wir widerholen: es kann hier nicht die Rede davon sein, die ganze ausgeführte Dialektik der Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit in der Hegelschen Lehre von Begriff, Urteil und Schluss, die alle drei auf diese Dialektik aufgebaut sind, dar zustellen, noch weziger den Versuch zu unternehmen, hier das Richtige vom Unrichtigen zu scheiden. Das wäre die Aufgabe einer marxistischen Kritik und kritischen Weiterführung der ganzen Hegelschen Logik. Die folgenden Betrachtungen konzentrieren sich mit einer gewissen Ausschliesslichkeit auf unser spezifisches Problem. Darum kann hier Späteres vorwegnehmend gesagt werden, dass wir im Bestreben Hegels Begriff, Urteil und Schluss stets in dynamischer Bewegung, im Übergehen ins Andere, im Umschlagen der Verschiedenheit in Entgegensetzung etwas entschieden Positives. Vorwärtsweisendes erblicken, ohne hier auf die Frage, die mit unserem Problem wenig zu tun hat, einzugehen. wo dieser logische Herakleitismus Hegels auf Schranken stossen muss, wo die Rechte der formalen Logik seinen Darlegungen gegenüber bewahrt werden sollen, auch nur andeutungsweise einzugehen.

Hegel betrachtete als eine seiner Hauptaufgaben. die dialektische Bewegung aufzuzeigen, die von jeder der hier behandelten Kategorien zu jeder anderen führt. Wir illustrieren diese Methode Hegels am Beispiel der Einzelheit in der Begriffslehre. Hegel protestiert gegen die Auffassung, die die Beziehung von Allgemeinheit. Besonderheit und Einzelheit auf rein quantitative Verhältnisse reduzieren will. Dabei würde, meint er, alles Wesentliche der bis zum Begriff führenden logischen Entwicklung verloren gehen. Schon diese Argumentation zeigt den schroffen Gegensatz Begels zu seinen Vorgängern auf dem Gebiet der Logik. Während bei diesen zumeist die Begängern auf dem Gebiet der Logik. Während bei diesen zumeist die Be-

handlung des Begriffs die Logik eröffnet, ist dies für Hegel die Aufgipfelung und Synthese einer langen und reichen Entfaltung der logischen Bestimmungen. Der Hegelsche Begriff beerbt alles, was dieser Prozess ans Tageslicht des Denkens gefördert hat: "Der Begriff ist das Konkrete und Reichste, weil er der Grund und die Totalität der früheren Bestimmungen, der Kategorien des Seins und der Reflexions-Bestimmungen ist. Dieselben kommen daher wohl auch an ihn hervor."

Nur im Geiste dieser Methodologie kann Hegel vom konkreten und totalen Begriff sprechen.

Um nun auf die Einzelheit zu kommen, wird diese von Hegel so bestimmt: "Die Einzelheit ist, wie sich ergeben, schon durch die Besonderheit gesetzt. Diese ist die bestimmte Allgemeinheit: also die sich auf sich beziehende Bestimmtheit, das bestimmte Bestimmte."43 Und von diesem Standpunkt aus kann er sagen: 7Die Allgemeinheit und die Besonderheit erscheinen... als die Momente des Werdens der Einzelheit."44 Daraus folgt aber zugleich, dass die Einzelheiten in ihrer wirklichen Gesetztheit niemals unabhängig vom Besonderen und Allgemeinen erfasst werden können. Die dialektische Logik bricht hier schroff mit jeder Art vom Empirismus und Nominalismus. die mur das Einzelne als objektiv seiend anerkennen und im Besondern und Allgemeinen bloss subjektive Produkte des Denkens erblicken. Diese Polemik mag zuweilen sehr wohl eine blosse Konsequenz des objektiven Idealismus sein, und die Bedeutung der sinnlichen Gegebenheit für das Denken hochmütig-spekulativ unterschätzen. Die objektiv idealistische Tendenz, Einzelheit, Besonderheit und Allgemeinheit auf ein gleiches Niveau der Realität zu setzen, ist jedoch zumindest ebenso oft ein berechtigter Objektivismus, ein, wie Engels sagt, auf

> MTA FIL. INT. / Lukács Arch.

den Kopf gestellter Materialismus. Das Einzelne ist also auch für Hegel "ein qualitatives Eins oder Dieses."45 Um von hier zum Allgemeinen zu gelangen, reicht es nicht aus, nur das Gemeinsame in vielen, unmittelbar-sinnlich gegebenen Einzelnen, durch reine Abstraktion herauszuheben. "Wenn unter dem Allgemeinen", sagt Hegel. "das verstanden wird. was mehreren Einzelnen gezeinschaftlich ist, so wird von dem g.leichgültigen Bestehen derselben ausgegangen, und in die Begriffsbestimmung die Unmittelbarkeit des Seins eingemischt." Diese Unmittelbarkeit gilt es garade in der Philosophie zu überwinden. Denn jedes Einzelne ist - gerade objektiv, unabhängig vom subjektiven Denken - vermittelt, und zwar sehr vielfältig und kompliziert vermittelt. Das Einzelne als ein Dieses, also in seiner scheinbaren reinen Unmittelbarkeit ist "das aus der Vermittlung hergestellte Unmittelbare."46 So berechtigt diese Folemik Hegels in ihrer Hauptlinie auch sein mag. im schroffen a limine Ablehnen der Berechtigung zur Allgemeinheit durch Herausarbeiten der gemeinsamen Züge zu gelangen, zeigt wieder die idealistischen Schranken von Hegels Denken.

wir glauben: dieses Beispiel zeigt das Wesentliche der methodologischen Behandlungsweise Hegels klar auf. Zentral an
ihr ist gerade die Objektivität und die innere Bewegung des Begriffs
selbst. Darin äussert sich einerseits der grosse Fortschritt in der Logik, die Hegels Methode mit sich bringt, die Priorität des Inhalts der
Form gegenüber. Andererseits und zugleich aber auch eine idealistische
Überspannung der Objektivität. Hegel sagt mit der metaphysischen und
subjektivistischen Verstandeslogik polemisierend, "dass wir die Begriffe garnicht bilden und dass der Begriff überhaupt garnicht als etwas
Entstandenes zu betrachten ist." Die materialistische Dialektik, in
welcher die Objektivität durch die Widerspiegelung der vom Bewusstsein

unabhängig existierenden, sich bewegenden Wirklichkeit garantiert ist, kann naturgemäss die Probleme der Objektivität weitaus elastischer, dialektischer behandeln, als Hegel selbst, der – da die Objektivität bei ihm nur in der Atmosphäre des Gedankens, des "Geistes" vorhanden ist – oft zu einer gewissen Starrheit getrieben wird, um – in einer gewissen Anlehnung an den Platonismus – einen Rückfall in den subjektiven Idealismus vermeiden zu können. In der Einzelpraxis Hegels finden wir freilich auch viele Beispiele einer elastischdialektischen Behandlung, die ständige En-Garde-Situation gegen den subjektiven Idealismus muss sich aber ebenso oft als Tendenz zur Starrheit auswirken.

Womöglich noch schärfer betont Hegel das Prozessartige bei der Beziehung von Allgemeinheit und Besonderheit. Wir haben bereits darauf hingewiesen, dass er jene Form der Allgemeinheit, die eine bloss abstrakte Summe toter einzelner Züge ist, als metaphysisch ablehnt oder hochstens als ihre niedrige, zu überwindende Erscheinungsform betrachtet. "Nun aber ist das Allgemeine des Begriffs nicht bloss ein Gemeinschaftliches, welchem gegenüber das Besondere seinen Beistand für sich hat, sondern wielmehr, das sich selbst Besondernde /Spezifizierende/ ... "48 Und in einer zusammenfassenderen positiveren Form: "Aber das Allgemeine ist das mit sich Identische ausdrücklich in der Bedeutung. dass in ihm zugleich das Besondere und Einzelne enthalten sei. Ferner ist das Besondere das Unterschiedene oder die Bestimmtheit, aber in der Bedeutung, dass es allgemein in sich und als Einzelnes sei. "49 Ebenso hat das Einzelne die Bedeutung, dass es Subjekt, Grundlage sei, welche die Gattung und Art in sich enthalte und selbst substantiell sei. Dieser Gedanke wird vielleicht noch prägnanter in der viel früheren "Philosophischen

Propädeutik" ausgedrückt: "Was vom Allgemeinen gilt, gilt auch vom Besonderen und Einzelnen; und was vom Besonderen gilt. gilt vom Einzelnen: aber nicht umgekehrt."50 Oder: "Das Allgemeine befasst das Besondere und Einzelne unter sich, das Einzelne das Besondere und Allgemeine das Besondere das Allgemeine in sich. "51 Hegel zeigt hier. wie auch später in der Logik Subsumtion und Inhärenz als jene Bezziehungsbegriffe auf. deren Dialektik das Verhältnis dieser Kategorien untereinander bestimmt. So "Besonderheit ist die Bestimmung des Allgemeinen, aber so, dass sie im Allgemeinen aufgehoben ist oder das Allgemeine in ihr bleibt, was es ist. "52 Hegel erkennt auch die positionelle Relativität dieser Kategorien: "Das Besondere ist gegen das Einzelne ein Allgemeines und gegen das Allgemeine ein Bestimmtes; es ist die Mitte, welche die Extreme der Allgemeinheit und Einzelheit in sich enthält und sie darum zusammenschliesst. "55 Damit hat Hegel-soweit dies einem idealistischen System möglich ist, die spezifische Stellung der Besonderheit in seiner Logik dialektisch prazis bestimmt.

Es muss natürlich bemerkt werden: diese Zitate aus der "Propädeutik" entstammen Zusammenhängen, die bereits über die Lehre vom Begriff hinausgehen. Wenn wir aber hier aus den verschiedenen Stufen der Logik Aussprüche Hegels als methodologisch bezeichnende anführen, so können wir dies durchaus im Geiste seiner dialektischen Methode tun. Denn die Lehre vom Begriff unterscheidet sich bei ihm nicht nur, wie wir gezeigt haben, darin von der seiner Vorginger, dass sie nicht den Anfang der Logik bildet, sondern – im engen Zusammenhang damit – auch darin, dass diese drei Teile viel stärker ineinander übergehen, einander vorwegnehmen und – im dreifachen Hegelschen Sinne des Wortes – einander aufhebend aufbewahren. In je-

der Logik, die mit dem Begriff beginnt, ist dieser eine künstlich isolierte Abstraktion. Zusammenhang, Beziehung, Verhiltnis entsteht erst, wenn die schroff abgeschlossenen Begriffe sich im Urteil mit anderen verbinden, um dann denselben Prozess mit dem Urteil im Schluss zu vollziehen. Bei Hegel hat dagegen der Begriff eine lange und abwechslungsreiche logische Vorgeschichte. Er ist deshalb weit-aus konkreter, inhaltsgesättigter als bei anderen Philosophen, Und dieser Reichtum am Inhalt, diese Konkretheit bezieht sich nicht bloss auf den Bedeutungsumkreis des Begriffs, selbst. Vielmehr ist die wechselseitige Verknöpftheit der Gegenstande bei Hegel bereits im Begriffe selbst mitenthalten.

Gerade hier, im Leugnen der Möglichkeit einer von Beziehungen zu anderen Gegenständen freien Begriffsbedeutung erweist sich die Hegelsche Logik wiederum als ein auf den Kopf gestellter Materialismus. So bildet der Weg vom Begriff über Urteil zum Schluss eine ununterbrochene Reihe von dialektischen Ubergängen, vom Umschlagen ins Gegenteil, vom Übergehen ins Andere, Wie stets bei Hegel ist ein grosser Teil solcher Übergänge äusserst gekünstelt. formal konstruiert. Das ist jedoch wiederum der Tribut, den jeder Idealismus der Wirklichkeit, wenn er sie ganz in allen ihren Zusammenhängen abbilden will, zu entrichten hat; die wesentliche Bewegung ist trotz alledem echt dialektisch. Es ist sehr scharfsinnig. dass der Übergang vom Begriff zum Urteil gerade in der Form der Zurückführung der Bestimmung in die Einzelheit erfolgt, um dann einen neuen Anlauf zu Besonderheiten und Allgemeinheiten höhere Observanz zu nehmen. 4 Der reale Grund solcher logischer Übergange liegt eben darin, dass nach Hegel "die Begriffsbestimmung ist wesentlich selbst Beziehung."55 Damit wird freilich das Urteil /und dem Urteil gegenüber der Schluss/ nicht zur Tautologie, nicht zum bloss formal Explizitwerden eines implicite bereits vollendet Vorhandenem herabgedrückt.
Begriff ist zwar an sich Beziehung, er ist aber untrennbar davon auch In-sich-Abgeschlossenes; er ist die Einheit dieser gegensätzlichen Momente. Darum kann das Urteil eine höhere Synthese, eine reichere Einheit bei entfalteteren Bestimmungen herbeiführen: "Die in sich reflektierten Bestimmungen sind bestimmte Totalitäten, eben so wesentlich im gleichgültigen beziehungslosen Bestehen, als durch die gegenseitige Vermittelung miteinander." 56

Die ganze Hegelsche Lehre von Urteil und Schluss ist die Geschichte und das System solcher Bewegungen. Diese gehen nicht bloss vom Einzelnen zum Allgemeinen und von diesem wieder zurück, wobei für jede der beiden Bewegungen dem Besonderen die unvermeidliche Vermittlungsrolle zufällt, sondern zugleich von der abstrakten Allgemeinheit zur konkreten, von der niedrigeren Allgemeinheit zur höheren, die die bisherige Allgemeinheit in eine Besonderheit verwandelt, von der bloss unmittelbaren Einzelheit zur vermittelten u.s.w. All dies hat zur Folge, dass zum erstenmal in der Geschichte der Logik die Stelle der Besonderheit als eines ungufhebbaren Vermittlungsgliedes zwischen Einzelheit und Allgemeinheit - und zwar in beiden Bewegungsrichtungen - methodologisch bestimmt wurde. Das besondere ist aber hier mehr als ein bloss formell notwendiges Moment der Vermittlung. Wir haben gesehen, dass es sich um reale Zusammenhänge der Wirklichkeit, der Natur und der Gesellschaft handelt, welche in der Logik ihre abstrakteste, aber der Tendenz nach der Wirklichkeit entsprechende Widerspiegelung erhalten. Es ist dabei nicht entscheidend, dass die Erkenntnistheorie Hegels nicht auf dem Standpunkt der Widerspiegelungslehre steht; objektiv erstrebt seine Logik

doch eine solche Widerspiegelung der objektiven Wirklichkeit. Wir haben dabei beobachten können, wie und mit welcher Notwendigkeit richtige Spiegelbilder neben falschen, völlig verzerrten auftauchen. Es ist klar, dass diese Zwiespältigkeit in der Logik gesteigert zur Geltung gelangen muss. Sollen also die wichtigen und grossen Errungenschaften der Hegelschen Dialektik auch in diesem Fragenkomplex für Wissenschaft und Philosophie nutzbar gemacht werden, so muss vor allem mit dem falschen gesellschaftlich-inhaltlichen Momenten der Hegelschen Problemstellung gründlich aufgeräumt werden; sowohl in der Erkenntnis der Natur, wie in der der Gesellschaft muss die richtige dialektisch-materialistische Auffassung der Tatsachen und Zusammenhänge an die Stelle ihrer bürgerlich-idealistischen Verzerrung treten. Erst auf dieser Grundlage ist eine tiefgreifende materialistische Kritik der Hegelschen Logik in Bezug auf fas Problem von Allgemeinheit. Besonderheit und Einzelheit möglich, die dazu verhelfen kann, die genialen Ansätze und Ahnungen Hegels für die Wissenschaft wirklich fruchtbar zu machen.

## III.

## Das Besondere im Lichte des dialektischen Materialismus

Wir konnten also feststellen, dass bei allen idealistischen Verzerrungen Hegel der erste war, der das Problem des Besonderen wirklich konkret und vielseitig gestellt hat; bei Kant finden wir bloss vereinzelte, wenn auch keineswegs unwichtige Aspekte zum Aufwerfen dieser Frage. Die unmittelbaren Nachfolger Hegels verstanden die Universalität, die Bezogenheit dieses Problems auf die Wirklichkeit selbst nicht mehr. Die umfangreiche Logik von Rosenkranz z.B. behält zwar in der Lehre von Begriff, Urteil und Schluss die formellen Kategorien der Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit.



seine Behandlungsweise ist aber rein formalistisch, seine Methode, wie dies der "orthodoxe" Hegelianer Lassalle sogleich erkannte, geht den Weg von Hegel zu Kant zurück. Damit werden alle, problematischen Errungenschaften der Hegelschen Logik stillschweigend, unvermerkt preisgegeben.

Einzig und allein die Hegelkritik des jungen Marz wirft die ganze Fülle der hier vorhandenen und verborgenen Probleme auf. Er tut es vorerst noch vom Standpunkt eines radikalen Linkshegelianers; seine erste Kritik der Gesellschaftsphilosophie Hegels ist noch die eines revolutionären Demokraten. Selbstverständlich mit seiner Entwicklung zum philosophischen Materialisten, zum Kommunisten erhebt sich diese Kritik, die kritische Bearbeitung des Hegelschen Erbes. die materialistische Umstülpung der idealistischen Dialektik auf ein immer höheres Niveau, sowohl in konkret gesellschaftlicher, wie in allgemein philosophischer Hinsicht. In der Londoner Emigration zur Zeit der Niederschrift der ersten Passung des "Kapital", der Herausgabe von "Zur Kritik der politischen Ökonomie" erfolgt bei Marx eine erneute intensive Beschäftigung mit der Logik Hegels; es entsteht im Jahre 1858 sogar der Plan, das Rationelle dieses Werks in einer kurzen Schrift zusammenfassend zu bearbeiten. Leider konnte dieser Plan nie verwirklicht werden, aber die oben erwähnten, in dieser Zeit entstandenen Arbeiten zeigen viele Spuren der erneuerten intensiven Beschäftigung mit der Hegelschen Philosophie. 2

nach, dass einerseits das Ausgehen von der unmittelbar gegegeben gesellschaftlichen Wirklichkeit in dieser Unmittelbarkeit wissenschaftlich falsch ist. Die Ökonomie fing zwar mit dem Untersuchen des "lebendigen Ganzen" der Gesellschaft an. ihre Entwicklung als Wissen-

MTA FIL. INT. Lukács Arch.

achaft ausserte sich aber darin, dass sie durch Abstraktion und Analyse "einige bestimmte abstrakte, allgemeine Beziehungen" herausarbeitete. Erst auf diesem Weg konnte die ökonomische Wissenschaft von diesen einfachen und allgemeinen Bestimmungen wieder zum Ganzen der Wirklichkeit, die aber jetzt schon als echte konkrete Realität erkannt werden konnte, zurücksehren. Diese methodologische Untersuchung führt also zum materialistisch-dialektischen Verständnis des Konkreten: "Das Konkrete ist konkret, weil es die Zusamen assuhg vieler Bestimmungen ist, also Einheit des Mannigfaltigen". Wird also mit diesen Betrachtungen jeder Empirismus abgelehnt, so wird andererseits zugleich der Hegelsche Idealismus unzweideutig als illusionär entlarvt. Marx sagt über den oben angeführten synthetischen Charakter des Konkreten: "Im Denken erscheint es daher als Prozess der Zusammenfassung, als Resultat, nicht als Ausgangspunkt, obgleich es der wirkliche Ausgangspunkt der Anschauung und Vorstellung ist ... Hegel geriet daher auf die Illusion, das Reale als Resultat des sich in sich zusammenfassenden, in sich vertiefenden und aus sich selbst sich bewegenden Denkens zu fassen, während die Methode vom Abstrakten zum Konkreten aufzusteigen nur die Art für das Denken ist, sich das Konkrete enzueignen, es als ein geistig Konkretes zu reproduzieren. Keineswegs aber der Entstehungsprozess des Konkreten selbst."5

Damit ist kritisch und methodologisch die Grundlage zur materialistischen Umstülpung umrissen. Wir haben aber schon
bei Hegel beobachten können, dass die auf solche Weise zum Vorschein
kommenden Kategorien /also für uns wieder die Besonderheit/ nicht
primär logische Formen sind, die man auf die Wirklichkeit irgendwie
"anwendet", sondern die Widerspiegelungen objektiver Tatbestände in
Natur und Gesellschaft, die sich in der menschlichen Praxis bewähren

müssen, um dann durch einen weiteren Abstraktionsprozess, der aber nie den Kontakt mit der objektiven Wirklichkeit und der Praxis verlieren darf, zu logischen Kategorien zu werden. Die wirkliche Kritik von Marx an Hegel können wir deshalb erst an seiner konkreten Analyse und Darstellung der objektiven Welt selbst wahrnehmen und richtig verstehen. Es handelt sich dabei nicht nur um ein reicheres Material. gerade das Wesen der Kategorien erscheint hier, als Widerspiegelung der ihnen entsprechenden Wirklichkeit in einer qualitativ anderen Klarheit und Konkretheit.

Wir haben bereits bei Hegel beobachten können, wie das Problem der Besonderheit bei ihm aus den Aufgaben der bürgerlichen Revolution, aus der Analyse der bürgerlichen Gesellschaft. der französischen Revolution, aus der historischen Verteidigung des gesellschaftlichen Fortschritts herauswächst. Wir konnten selbstredend dabei auch feststellen, wie die Einwirkung der Zurückgebliebenheit Deutschlands, wie der philosophische Idealismus Hegels die gesellschaftlichen und damit auch die allgemein methodologischen und Logischen Probleme verzerrt. Gerade hier setzt die scharfe Kritik des jungen Marx an Hegel ein. Mit seiner Entwicklung zum philosophischen Materialismus, zur Begründung des Kommunismus entfaltet und konkretisiert sich diese Kritik, stellt immer klarar und ausgeführter die realen Errungenschaften der materialistischen Dialektik, der sozialistischen Weltanschauung den Halbheiten und Zwiespältigkeiten der bürgerlichen Auffassung, der idealistischen Dialektik gegenüber. Diese Kritik ist aber nir, wie bei Feuerbach, ein Verwerfen in Bausch und Bogen der Ergebnisse der dialektischen Methode, sondern echte Aritik: kritisches Vernichten des Falschen und Verzerrten, Herausschälen des rationalen Kerns auch aus den wüstesten spekulativen Gedankengängen, materialistisches auf die Füssestellen jener Bestimmungen, in denen ein Anlauf zur richtigen Erkenntnis wirklicher Zusammenhänge vorhanden war, die aber infolge der idealitischen Formulierung nicht bis zum Erfassen der Wahrheit geführt werden konnten. Die Grundlage dieser Kritik ist die Entwicklung der Gesellschaft selbst, die angemessene Widerspiegelung jener Zusammenhänge, die die Entwicklung selbst aufwirft. Darum konnte der junge Mark, noch bevor er gesellschaftlich und philosophisch die neue Wissenschaft begründet hat, auch vom Standpunkt einer konsequenten revolutionären Demokratie, eines – freilich sehr wenig "orthodoxen" – Linkshegelianismus einer richtige Kritik an Hegels Rechtsphilosophie ausüben.

Wir haben bei Behamdlung Hegels es als sein Verdienst hervorgehoben, dass er die Dialektik des Allgemeinen und Besonderen in der demokratischen Revolution erkannt hat: nämlich die Entlarvung der Prätension der alten herrschenden Klasse, die Interessen der ganzen Gesellschaft /das Allgemeine/ zu vertreten, wo sie doch nur ihre engen und egoistischen Klasseninteressen /das Besondere/ durchsetzen will; die neue revolutionare Klasse dagegen muss, auch wenn sie natürlich vor allem die eigenen Klasseninteressen /das Besondere/ verficht, als Repräsentant der Interessen aller im ancien régime Benachteiligten auftreten /das Allgemeine/. Das abstrakte Schema dieser Auffassung kann Marx, da es mit der Wirklichkeit übereinstimmt, akzeptieren. Die reicheren historischen Erfahrungen, der höhere Standpunkt zur Revolution führen ihn jedoch dazu, die ganze Frage weitaus konkreter aufzuwerfen und zu beantworten, als dies Hegel zu tun vermochte, insbesondere, wenn er bereits eine demokratische Revolution im Auge hat, in welcher das Proletariat eine führende Rolle spielen wird, die die Möglichkeit in sich birgt, in eine sozialistische Revo-

lution himüberzuwachsen. In seiner Schrift "Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie" wirft Marx die Frage so auf: "Worauf beruht eine teilweise, eine nur politische Revolution?" Die Antwort lautet: "Darauf, dass ein Teil der bürgerlichen Gesellschaft sich emanzipiert und zur allgemeinen Herrschaft gelangt, darauf, dass eine bestimmte Klasse von ihrer besonderen Situation aus, die allgemeine Emanzipation der Gesellschaft unternimmt ... Keine Klasse der bürgerlichen Gesellschaft kann diese Rolle spielen, ohne ein Moment des Enthusiasmus in sich und in der Masse hervorzurufen, ein Moment, worin sie mit der Gesellschaft im Allgemeinen fraternisiert und zusammenfliesst, mit ihr verwechselt und als deren allgemeiner Reprasentant empfunden und anerkannt wird, ein Moment, worin ihre Ansprüche und Rechte in Wahrheit die Rechte und Ansprüche der Gesellschaft selbst sind, worin sie wirklich der soziale Kopf und das soziale Herz ist. Mur im Namen der allgemeinen Rechte der Gesellschaft kann eine besondere Klasse sich die allgemeine Herrschaft vindizieren."4 Marx weist diese Dynamik in Bezug auf die Rolle der Bourgeoisie in der französischen Revolution, sowie in Bezug auf die des Proletariats in der erwarteten deutschen demokratischen Revolution nach.

Aus der Ahnung Hegels wird eine exakte Revolutionserkenntnis. Die entscheidende Modifikation, Bereicherung und Konkretisierung besteht darin, dass Marx mit allen. - historisch notwendigen - Illusionen der bürgerlichen Revolutionäre nunmehr vollständig abzurechnen imstande ist. Damit erfährt in dieser Dialektik des Allgemeinen und Besonderen der Begriff des Allgemeinen eine qualitativ ausschleggebende Veränderung und Erhellung. In der "Deutschen Ideologie" führt Marx aus: "dass jede nach der Herrschaft strebende Klasse, wenn ihre Herrschaft auch, wie dies beim Proletariat der Fall ist.

MTA FIL. INT. Lukács Arch. die Aufhebung der ganzen alten Gesellschaftsform und der Herrschaft überhaupt bedingt, sich zuerst die politische Macht erobern muss, um ihr Interesse wieder als das Allgemeine, wozu sie im ersten Augenblick gezwungen ist, darzustellen. Eben weil die Individuen nur ihr Besonderes – für sie nicht mit ihren gemeinschaftlichem Interesse zusammenfallendes suchen, überhaupt das Allgemeine eine illusorische Form der Gemeinschaftlichkeit ist – wird dies als ein ihnen 'fremdes' und von ihnen 'unabhängiges', als ein selbst wieder besonderes und eigentümliches 'Allgemein'-Interesse geltend gemacht, oder sie selbst müssen sich in diesem Zwiespalt begegnen, wie in der Demokratie."

Sind hier bestimmte reale Ansatze Hegels in eine konkrete materialistisch fundierte Theorie erhoben worden, so ist der Gegensatz bei anderen Ausführungen weitaus krasser. Denn wir kennen ja jene Erschütterung der Hegelschen Geschichtsauffassung, die der Sturz Napoleons hervorgebracht hat; jene Herabminderung seiner Forderungen für die Reform der Gesellschaft auf das Niveau der Versprechungen Friedrich Wilhelm III. aus der Zeit der Befreiungskriege. Diese Rückbildung seiner Perspektiven der historischen Entwicklung hat für Hegel erstens die Folge, dass dieses preussische Idealbild als krönender Abschluss der Geschichte, als deren Ende dargestellt wird. Zweitens aber lockert eine solche Resignation zugleich die Beziehung der Kategorien zur Wirklichkeit. Über die notwendige Verzerrung durch den philosophischen Idealismus hinaus werden die einzelnen philosophischen Kategorien immer weniger aus der gesellschaftlichen Wirklichkeit selbst entwickelt. Sie sind nunmehr vielfach Kategorien der Logik, die auf die Gesellschaft angewendet werden. Hegel hat zwar auch jetzt das Bestreben, diese zu begreifen, seine "Rechtsphilosophie" erhebt den Anspruch eines solchen Begreifens. Der junge.

noch nicht sozialistische Marx stellt aber richtig fest, dass diese Ansprüche nicht stichhältig sind: "Dies Begreifen besteht aber nicht, wie Hegel meint, darin, die Bestimmungen des Logischen Begriffs überall wiederswerkennen, sondern die eigentümliche Logis des eigentümlichen Gegenstandes zu fassen."

Dies hat zur Folge, dass die Ableitungen Hegels nur scheinbare werden müssen, und so aus ihnen weitere Konsequenzen über das Allgemeine und Besondere gezogen werden, schweben diese in der Luft, sind nicht abstrahlerte Spiegelbilder realer gesellschaftlicher Tatbestände. Marx kritisiert z.B. den von Hegel statuierten Übergang von der Familie zur bürgerlichen Gesellschaft: "Der Übergang wird also nicht aus dem besonderen Wesen der Familie etc. und dem besonderen Wesen des Staats, sondern aus dem allgemeinen Verhältnis von Notwendigkeit und Freiheit hergeleitet, Es ist ganz derselbe Ubergang, der in der Logik aus der Sphäre des Wesens in die Sphäre des Begriffs bewerkstelligt wird. Derselbe Übergang wird in der Naturphilosophie aus der unorganischen Natur in das Leben gewacht. Es sind immer dieselben Kategorien, die bald die Seele für diese, bald für jene Sphäre hergeben. Es komst nur darauf an, für die einzelnen konkreten Bestimmungen die entsprechenden abstrakten aufzufinden. "Diese Methode Hegels hat, wie wir bereits gezeigt haben, die unabweisliche Folge, dass alle wichtigen Zusammenhinge seiner Gegenwart, sowohl die Beziehung der bürgerlichen Gesellschaft zum Staat, wie des citoyen zum bourgeois etc. idealistisch auf den Kopf gestellt erscheinen missen. Hier wird die tiefe wechselseitige Beeinflussung zwischen philosophischem Idealismus und politischer Rückständigkeit, Rückwärtsgerichtetheit bei Hegel offenkundig.

Endlich sieht Hegel swar verhältnismissig klar

MTA FIL INT. Lukács Arch. den Kampf des Alten und des Neuen als wesentlichen Inhalt der Geschichte. Jedoch, wie wir dies ebenfalls gezeigt haben, interpretiert er oft das Neue aus den Prinzipien des Alten, statt die Prinzipien des Neuen zu einer echten Kritik des Alten auszumützen. Er kennt /oder besser gesagt ahnt/ den Unterschied, ja die Entgegengesetztheit zwischen feudalen Ständen und modernen Klassen, er versucht aber trotzdem diese aus jenen und nicht umgekehrt zu erklären. Der junge Marx als revolutionarer Demokrat erkennt und bekämpft dieses reaktionare Prinzip bei Hegel mit der grössten Schärfe. "Es ist die unkritische, die mystische Weise, eine alte Weltanschauung im Sinne einer neuen zu interpretieren, wodurch sie nichts als ein unglückliches Zwitterding wird, worin die Gestalt die Bedeutung und die Bedeutung die Gestalt belügt und weder die Gestalt zu ihrer Bedeutung und zur wirklichen Gestalt, noch die Bedeutung zur Gestalt und zur wirklichen Bedeutung wird. Diese Unkritik, dieser Mystizismus ist sowohl das Rätsel der modernen Verfassungen / Kql & Soxy, der ständischen/, wie auch das Mysterium der Hegelschen Philosophie vorzugsweise der Rechts- und Religionsphilosophie."8

Diese Methode mass bei Hegel auch das relativ richtig Wahrgenommene in der Darstellung entstellen. Seine "Rechtsphilosophie" steht auf dem Standpunkt der konstitutionellen Monarchie.
Auch der junge Marx leugnet nicht, dass diese Staatsform im Vergleich mum Feudalabsolutismus einen - relativ - Fortschritt bedeutet hat. Indem jedoch Hegel aus einer solchen relativen Fortschrittlichkeit die endgültige Verkörperung des absoluten Geistes, eine der Idee adäquate wirklichkeit machen will, entsteht bei ihm etwas klar Reaktionäre.

"Alle Attribute des konstitutionellen Monarchen im jetzigen Europa macht Hegel zu absoluten Selbstbestimmungen des Willens. Er sagt nicht

V die letzte Entscheidung, sondem die letzte Entscheidung des Willens est

ser Wille des Monarchen ist - der Monarch. Der erste Satz ist empirisch, der zweite verdreht die empirische Tatsache in ein metaphysiches Axiom. " So schlägt diese methodologische Einstellung Hegels in politische Inhaltlichkeit um. Der junge Marx kritisiert hier die Philosophie Hegels vom Standpunkt seines damaligen revolutionären Demokratismus als eine Theorie, die jede Perspektive zur Zukunft verstellt und damit die Erkenntnis von Vergangenheit und Gegenwart verfälscht.: "Die Demokratie ist die Wahrheit der Monarchie, die Monarchie ist nicht die Wahrheit der Demokratie... Die Demokratie ist die Verfassungsgattung. Die Monarchie ist eine Art und zwar eine schlechte Art. Die Demokratie ist "Inhalt und Form'. Die Monarchie soll nur Form sein, aber sie verfälscht den Inhalt."10 Hegels Verdienst, wie in der Ökonomie, besteht hier nach Marx darin, dass er das Sein der Gegenwart richtig sieht. Die falsche Einstellung hat aber zur Folge. dass er aus richtig wahrgenommenen, sogar in ihrer Struktur richtig erkannten Tatsachen nicht nur falsche Konsequenzen zieht, sondern auch das bereits erkannte Fundament falsch auslegt. So in der Beziehung der Stände zum Staat: "Er macht das ständische Element zum Ausdruck der Trennung, aber zugleich soll es der Repräsentant einer Identität sein, die nicht vorhanden ist." Hegels Programm besteht in einer ständigen Vermittlung zwischen den verschiedenen Momenten und Tendenzen der bürgerlichen Gesellschaft. Dass er in die Stände eine solche - sachlich unvereinbare - Verdoppelung hineinmystifiziert, macht es für ihn möglich, sie immerzu in derartigen Vermittlungen und Versöhnungen figurieren zu lassen.

Da nun die rein logischen Kategorien in ihrem Aufbau vielfach nach diesem Modell geformt wurden, können sie - scheinbar - in der Philosophie des Staats und der Gesellschaft diese

ihre Funktion tadellos erfüllen. Die Scheinrationalität solcher Zusammenhänge erhält eine Scheinevidenz, indem sich diese Kategorien "von selbst" zu einem Schluss vereinigen lassen. Dies alles ist aber nur ein formalistischer Schein. So vermittelt das ständische Element zwischen Volk und Fürst, zwischen bürgerlicher Gesellschaft und Regierung etc. Die Hegelschen Stände sind einerselts mittelalterliche Korpo-· rationen, andererseits und zugleich die Klassen der modernen bürgerlichen Gesellschaft. Indem Hegel diese Unvereinbarkeit in eine und dieselbe Kategorie presst. entsteht bei ihm statt des erstrebten konkreten Begriffs ein mixtum compositum und indem er dieses als Mitte des Schlusses gebraucht, muss debei der widerspruchsvolle Doppelsinn zur Geltung kommen und den Zusammenhang mystifizieren, statt seinen rationellen Kern zum Ausdruck zu bringen: "Die Mitte ist das hölzerne Eisen der vertuschte Gegensatz zwischen Allgemeinheit und Einzelheit. 12 Denn die Stände als Klassen der modernen burgerlichen Gesellschaft missten folgerichtiger Weise "ihre Besonderheit zur bestimmenden Gewalt des Ganzen" machen. Dagegen will Hegel mit ihnen erreichen, "dass das 'an und für sich Allgemeine', der politische Staat nicht von der bürgerlichen Gesellschaft bestimmt wird, sondern umgekehrt sie bestimmt."13 So entsteht hinter der scheinbar streng logischen Fassade ein Chaos der entgegengesetzt wirksamen Inhalte: die ständig in Anspruch genommene Vermittlung ist in Wahrheit ein Vertuschen dieser Gegensätzlichkeit. Marx fasst diesen - ungewollt - antinomischen Charakter der Hegelschen Gesellschaftsphilosophie bei Behandlung der gesetzgeberischen gewalt prägnant zusammen. Hegel will auch in dieser ein Moment der Vermittlung erblicken und darstellen; hinter dieser Vermittlung steht aber in der gesellschaftlichen Wirklichkeit gerade das Entgegengesetzte: "In Wahrheit ist es die Aitinomie des politischen

MTA FIL. INT. Lukács Arch. Staates und der hürgerlichen Gesellschaft, der Widers ruch des abstrakt politischen Staates mit sich selbst. Die gesetzgebende Gewalt ist die gesetzte Revolte." Darin kommt die ganze Widersprüchlichkeit von Hegels Philosophie klar zum Ausdruck. Marx setzt den eben angedeuteten Gedangengang so fort: "Hegels Hauptfehler besteht darin, dass er den Widerspruch der Erscheinung als Einheit im Wesen, in der Idee fasst, während er allerdings ein Tieferes zu seinem Wesen hat, nämlich einen wesentlichen Widerspruch, wie z.B. hier der Widerspruch der gesetzgebenden Gewalt in sich selbst nur der Widerspruch des politischen Staats, also auch der bürgerlichen Gesellschaft mit sich selbst ist."

Hier sind bereits die prinzipiellen Gesichtspunkte sowie die historische Wichtigkeit der Marxschen Kritik an Hegel klar ersichtlich. Es ist seinerzeit die bedeutende Leistung Hegels gewesen, dass er ein scheinbar ausschliesslich logisches Problem, wie das Verhältnis des Allgemeinen zum Besondern und Einzelnen als Problem der Struktur und der Entwicklung der Gesellschaft behandelt hat. Wir konnten dabei feststellen, dass die weitgehend negativen Züge in der Verwirklichung seines Programms gerade aus dieser neuen und fruchtbaren Stellungnahme entsprossen sind. Das bahnbrechend Neue und das verwirrend Mystifizierende verschlingen sich deshalb bei ihm in einer oft schwer entwirrbaren Weise. Darum konnte eine in die Zukunft weisende Kritik erst vom Standpunkt eines andersartigen, eines höherentwickelten gesellschaftlichen Seins erfolgen: von den rer revolutionaren Demokratie und Später vor allem dem des Kommunismus bei Marx.

Alle bürgerlichen Nachfolger Hegels einerlei, ob sie Schüler oder Feinde seiner Methode und seines Systems waren. mussten sich diesen Problemen gegenüber völlig ratlos und hilflos



verhalten. Die richtige, die treffende Kritik der vielen Pseudo-Allgemeinheiten und Pseudo-Besonderheiten bei Hegel konnte also auch logisch nur dort einsetzen. wo der falschen Beurteilung der gesellschaftlichen Wirklichkeit, aus der diese verfälschten logischen Gebilde entstammen, eine politisch-sozial inhaltlich richtige gegenübergestellt wurde. Wir haben früher bei Hegel auf die schreiendsten Absurditäten seiner Folgerungen /Monarchie, Bürokratie etc./ hingewiesen. Wir führen jetzt noch eine kritische Bemerkung des jungen Marx an, um die Methodologie seiner Kritik in ihrer Einheit der politischen und logischen Gesichtspunkte vollständig aufzudecken. Er führt über Bürok atie als "allgemeinen Stand" bei Hegel folgendes aus: "Sie /die Bürokratie G.L./ ist das "Staatsbewusstsein", der 'Staatswille', die 'Staatsmacht', als eine Korporation /das 'allgemeine Interesse' kann sich dem besonderen gegenüber nur als ein 'Besonderes halten, solange sich das Besondere dem Allgemeinen gegenüber als ein 'Allgemeines' halt. Die Bürokratie muss also die imaginare Allgemeinheit des besonderen Interesses den Korporationsgeist beschützen, um die imaginare Besonderheit des allgemeinen Interesses, ihren eigenen Geist zu beschützen. Der Staat wuss Korporation sein, solange die Korporation Staat sein will/, also eine besondere geschlossene Gesellschaft im Staat. "15 Man kann hier sehr genau wahrnehuen, wie alles inhaltlich /und darin: logisch/ Falsche bei Hegel aus derselben Quelle stammt, die seine grossen Entdeckungen ans Tageslicht brachte, aus der unzertrennbaren Verknüpfung von politischsozialem Inhalt und logischer Form bei Priorität, bei ausschlaggebender Bestimmung dieser durch jenen. Das hat zur natürlichen Folge, dass die Kritik von Marx an Hegel im steigenden Ausmasse nicht bei der Kritik stehen bleiben kann. sondern. dass das Entlarven der Falschheit ununterbrochen ins Aufzeigen des gesellschaftlich-politisch Richtigen umschlägt und von hieraus mun das logisch methodologische Erhellen der Kategorien erfolgt. Selbstredend bezieht sich diese Kritik, dieses in Evidenz-Bringen des Neuen auf die gesamte Philosophie Hegels, auf alle von ihm teils neuentdeckten, teils originell umgedeuteten Kategorien, wir müssen uns hier auf die von uns behandelte Problemgruppe beschränken.

Es ist natürlich kein Zufall, dass die Kritik von Marx an Hegel sich auf das Problem des Allgemeinen konzentriert, Nicht nur weil es sich dabei um eine zentrale Kategorie des wissenschaftlichen Denkens handelt und der Marxismus, der einen neuen, qualitativ höheren Typus der Wissenschaft begründet, zwangsläufig deren Zentralbegriffe genau bestimmen und jede Verwechselbarkeit mit der Pseudowissenschaft des Idealismus und der Metaphysik eliminieren muss, sondern auch deshalb, weil die falsche Bestimmung der Kategorie der Allgemeinheit in der Apologetik des Kapitalismus eine ausserordentlich wichtige Rolle spielt. Es genügt diese Lage mit einigen Beispielen auch aus der späteren Produktion von Marx zu illustrieren, umso mehr als wir solche Tendenzen auf politischem Gebiet an der Hand der Kritik des Hegelschen "allgemeinen Standes" bereits näher beleuchtet haben. Ökonomisch taucht diese Frage gleich in der grossen. leider Fragment gebliebenen Einleitung zur ersten Niederschrift des "Kapital" auf. Marx untersucht hier den Begriff der "Produktion im Allgemeinen". Er stellt fest, dass es sich hier - innerhalb von bestimmten Grenzen - um eine "verständige Abstraktion" handelt. Thre Grenzen werden vor allem dadurch gezogen, dass "über die Einheit ... die wesentliche Verschiedenheit nicht vergessen wird." Gerade hier taucht das Problem der Apologetik des Kapitalismus auf: "In diesem

Vergessen liegt z.B. die ganze Weisheit der modernen Ökonomen, die die Ewigkeit und Harmonie der bestehenden sozialen Verhältnisse beweisen." Marx führt hier die Notwendigkeit der Produktionsinstrumente an, aus welchen nun die Apologetik zu dem Schluss gelangt: "Also ist das Kapital ein allgemeines, ewiges Naturverhältnis; d.h. wenn ich gerade das Spezifische weglasse, was 'Produktionsinstrument', aufgehäufte Arbeit' erst zum Kapital macht. "16

Jeder kann sehen, wie die Apologetik - methodologisch angesehen - davon ausgeht, dass eine innerhalb bestimmter Grenzen berechtigte Verallgemeinerung zu einer bedingungslosen aufgebläht wird, wobei dieses Ergebnis nur so zustande kommen kann, wenn der Begriff der Allgemeinheit von jeder dialektischen Beziehung /Bestimmung. Begrenzung. Bereicherung. Konkretisierung etc./ mit der Besonderheit "befreit" wird; die apologetisch abstrahierende Fassung des Allgemeinen liquidiert also zugleich die Dialektik des Allgemeinen und des Besonderen, oder lässt höchstens eine formalistische Pseudo-Dialektik zu. Eine jede Analyse des Kapitalismus - gleichviel ob es sich um eine Einzelfrage oder um das Grundproblem des ganzen Systems handelt. muss diese Feststellung über die Dialektik des Allgemeinen und Besonderen bestätigen. So führt Marx in der "Grundrissen" bei Behandlung der Überproduktion im Kapitalismus aus: "Es genügt hier nachzuweisen, dass das Kapital eine besondere Beschränkung der Produktion enthält die seiner allgemeinen Tendenz über jede Schranke derselben fortzutreiben, widerspricht-, um die Grundlage der Uberproduktion, den Grundwiderspruch des entwickelten Kapitals aufgedeckt zu haben; um überhaupt aufgedeckt zu haben, dass es nicht, wie die Okonomen meinen, die absolute Form für die Entwicklung der Produktivkräfte ist..." Im "Kapital" gibt dann Marx zusammenfassende Formulierungen des ganzen

Problems, die evident machen, dass die Diakentik des Allgemeinen und des Besonderen die nähere Bestimmung von jenem durch diese Dialektik die Widerspiegelung in logischer Form der fundamentalen Tatsache: der Prozessartigkeit, der Historizität einer jeden ökonomischen Formation, darunter auch des Kapitalismus, ist. Das oben aufgezeichnete Auslöschen der Dialektik ist zugleich ein Auslöschen der historischen Betrachtungsweise. Marx gibt im "Kapital" Formwelierungen dieses Problems, die an konkreten ökonomischen Bezichungen und Entwicklungstendenzen die Wahrheit in dieser Frage der Methodologie pragnant aufzeigen. Wir führen nur eine solche an: "Die wissenschaftliche Analyse der kapitalistischen Produktionsweise beweist dagegen ungefähr. dass sie eine Produktionsweise von besonderer Art, von spezifischer historischer Bestimmtheit ist; dass sie wie jede andere bestimmte Produktionsweise, eine gegebene Stufe der gesellschaftlichen Produktivkrafte und ihrer Entwicklungsformen als ihre geschichtliche Bedingung voraussetzt: eine Bedingung, die selbst das geschichtliche Resultat und Produkt eines vorhergegangenen Prozesses ist. und wovon die neue Produktionsweise als von ihr gegebener Produktionslage ausgeht; dass die dieser spezifischen, historisch bestimmten Produktionsweise entsprechende Produktionsverhältnisse - Verhältnisse, welche die Menschen in ihrem gesellschaftlichen Lebensprozess, in der Erzeugung ihres gesellschaftlichen Lebens eingehen - einen spezifischen, historischen und vorübergehenden Charakter haben. "18

Diese Darlegungen zeigen ganz klar, warum es - im Verlaufe der ideologischen Krise der Bourgeoisie im steigenden Masseeine entschiedene Affinität zwischen apologetischer Ökonomie und philosophischem Idealismus sich herausbilden muss. Diese Tendenz tritt bereits in der Auflösung des Hegelianismus deutlich hervor. Es ist

also kein Zufall, dass Marx in seiner Polemik gegen die Brüder Bauer auch den erkerntnistheoretischen Bankerott des Idealismus gerade im Zusammenhang mit dem Problem der Allgemeinheit in den Vordergrund rückt. Marx illustriert diese Sackgasse des philosophischen Idealismus an einem bis zur Trivitalität einfachen allgemeinen Beispiel. Die abstracte Vorstellung: Frucht entsteht aus dem berechtigten Denkprozess, die gemeinsamen Merkmale der Aepfel, Birnen etc. in einen Begriff zusammenzufassen. Die spekulative Mystifizierung entsteht erst. wenn dieser reale Prozess umgekehrt wird, wenn die Frucht als die Substanz und die Aepfel. Birnen etc. als Modi dieser Substanz aufgefasst werden. Einerseits wird dabei die sinnliche Realität spekulativ vernichtet, andererseits entsteht eine selbstgeschaffene, aber nunmehr unüberwindbare Schwierigkeit. "So leicht es nun ist" sagt Marx. "aus wirklichen Früchten die abstrakte Vorstellung: 'die Frucht' zu erzeugen, so schwer ist es aus der abstrakten Vorstellung: 'die Frucht wir liche Früchte zu erzeugen. Es ist sogar unmöglich, von einer Abstraktion zu dem Gegenteil der Abstraktion zu kommen, wenn ich die Abstraktion nicht aufhebe. "13 Um diese unlösbare Aufgabe zu einer Scheinlösung führen zu können, gebraucht der spekulative Idealismus alle seine Kunststücke: die Aepfel. Birnen etc. sind die "Selbstunterscheidungen" ihrer Substanz, der Frucht, die verschiedenen "Glieder im Lebensprozess" dieser Substanz. Mark fasst die ironische Beschreibung dieser spekulativen Mystifikation an sich höchst einfacher Tatbestände so zusammen: "Der gewöhnliche Minsch glaubt nichts ausserordentliches zu sagen, wenn er sagt, dass es Aepfel und Birnen gibt. Aber der Philosoph, wenn er diese Existenzen auf spekulative Weise ausdrückt, hat etwas Ausserordentliches gesagt. Er hat ein Wunder vollbracht, er hat aus dem unwir lichen Verstandeswesen 'die

> MTA FIL IIIT. Lukács Arch.

Frucht' die wirklichen Naturwesen, den Appfel, die Birne etc. erzeugt. d.h. er hat aus seinem eignen abstrakten Verstand, den er sich als ein absolutes Jubjekt ausser sich, hier als 'die Frucht' vorstellt. diese Früchte geschaffen, und in jeder Existenz, die er ausspricht. vollzieht er einen Schöpfungsakt. 20 Diesen Charakter der idealistischen Philosophie kritisiert auch Lenin auf derselben Linie, indem er die falsche Aufblähung und Verselbständigung des Allgemeinen als dessen prinzipiellen Fehler hervorhebt. Er stellt fest, dass Hegel die "Allgemeinheit vergöttlicht" und bei Aristoteles zeigt er: "Urwüchsiger Idealismus: das Allgemeine /der Begriff, die Idee/ ist ein besonderes Wesen. 21

Wir bereits früher hervorgehoben: gibt Marx auch in dieser Frage micht nur eine einfache Kritik, ein Vernichten der Positionen des Idealismus, sondern dieses Zersturungswerk ist immer mit dem konkreten Aufzeigen des Positiven und Richtigen verbunden. Das Zerschlagen der hohlen idealistischen Konzeptionen der Allgemeinheit dienen vor allem dazu, um die richtig gefasste Kategorie in ihrer richtigen, wissenschaftlichen dialektischen Anwendung hinzustellen, Schon die, oben angeführte, Analyse der Produktion im Allgemeinen hat dies geweigt. Und man kann sagen: Marx betrachtet die Allgemeinheit als eine von der Wirklichkeit selbst vollzogene Abstraktion, die dann und nur dann zum richtigen Gedanken wird, wenn die Wissenschaft die Lebendige Entwicklung der Wirklichkeit in ihrer Bewegung, in ihrer Kompliziertheit, in ihren wahrheitsgemässen Proportionen adaquat abbildet. Soll aber die Widerspiegelung diesen Kriterien entsprechen. so muss sie zugleich historisch und systematisch, d.h. die konkrete Bewegung auf den Begriff bringend sein. In diesem Sinne segt Marx über die Arbeit: "Arbeit scheint eine ganz einfache Kategorie. Auch

die Vorstellung derselben in dieser Allgemeinheit – als Arbeit überhaupt – ist uralt. Dennoch, ökonomisch in dieser Einfachheit gefasst. ist 'Arbeit' eine ebenso moderne Kategorie, wie die Verhältnisse. die diese einfache Abstraktion erzeugen. "22 Un die weiteren Ausführungen konkretisieren diese historische Dialektik noch stärker: "Die Gleichgültigkeit gegen eine bestimmte Art der Arbeit setzt eine sehr entwickelte Totalität wirklicher Arbeitsarten voraus, von denen keine mehr die alles beherrscheme ist. So entstehen die allgemeinsten Abstraktionen überhaupt mur bei der reichsten konkreten Entwicklung, wo Eines vielen Gemeinsam erscheint, allen gemein. Dann hört es auf, nur in besonderer Form gedacht werden zu können."23

Schon die bisherigen Beispiele zeigen, wie reich und vielfältig die Dialektik des Allgemeinen und des Besonderen in der gesellschaftlich-geschichtlichen Wirklichkeit entfaltet ist, wie falsch es ware, für solche untereinander so verschiedene Prozesse irgendein Schema im voraus auszuklügeln. Die echte Wissenschaft holt aus der Wirklichkeit selbst die strukturellen Bedingungen und ihre historischen Verwandlungen heraus, um wenn sie Gesetze formuliert, so umfassen diese die Allgemeinheit des Prozesses, aber so, dass man von dieser Gesetzlichkeit stets, freilich oft durch viele Vermittlungen. zu den Einzeltatsachen des Lebens heruntersteigen kann. Das ist ja gerade die konkret durchgeführte Dialektik des Allgemeinen, Besondern und Einzelnen. Man kann diesen Zusammenhang sehr gut an der Marxschen Analyse des Kapitals im Allgemeinen studieren. Er sæt: "Das Kapital im Allgemeinen, im Unterschied von den besonderen Kapitalien erscheint zwar 1/ nur als eine Abstraktion; nicht eine willkürliche Abstration, sondern eine Abstraktion, die die differentia specifica des Kapitals im Unterschied zu allen anderen Formen des Reichtums auf-

MTA FIL. INT. Lukács Arch. fasst... Und die Unterschiede innerhalb dieser Abstraktion sind ebenso anstrakte Besonderheiten, die jede Art Kapital charakterisieren.
indem es ihre Position oder Negation ist /z.B. capital fixe oder capital circulante/; 2/ aber ist das Kapital im Allgemeinen im Unterschied von den besonderen reellen Kapitalien selbst eine reelle
Existens... Während das Allgemeine daher einerseits nur gedachte
differentia specifica. ist sie zugleich eine besondere reelle Form
neben der Form des Besonderen und Einzelnen."24

Diese Methode wird in allen Werken der Klassiker des Marxismus konsequent durchgeführt. Dadurch lösen sich alle Scheinprobleme und Scheinentinomien der vormarxistischen Eteppen ins Nichts auf. Man denke an das Problem der Subsumtion; die Schwierigkeiten. die mit ihr verbunden sind, haben wir bei Kant sehen können, sie ragen jedoch auch in die Logik Hegels hinein. Und solange die Subsumtion idealitsisch, als blosse Gedankenoperation aufgefasst wird, stösst man unvermeidlich auf Antinomien. Für Marx ist auch die Subsumtön eine Widerspiegelung von Zusammenhängen, die im realen Prozess vorhanden, die bewegte Momente dieses realen Prozesses selbst sind. Darum kann er Stirner ironisch vorwerfen: "Was ihm als Produkt des Denkens erscheint, würde er als Produkt des Lebens begriffen haben."25

Mark stellt nun diesen Prozess der Subsustion in seiner genzen historisch entfalteten Vielfältigkeit dar, und führt jede ihrer historisch entstandenen Beziehungen und deren Wandlungen auf ihre spezifische Gesetzmässigkeit zurück. Sowohl in der Beziehung des Individuums zur Klasse, wie in der Arbeitsteilung kommt diese reale, vom Leben vollzogene Subsumtion zur Geltung: "Aber im Lauf der historischen Entwicklung und gerade durch die innerhalb der Teilung

der Arbeit unverweidliche Verselbständigung der gesellschaftlichen Verhaltnisse tritt ein Unterschied heraus zwischen dem Leben jedes Individuums, soweit es persönlich und insofern unter irgendeinen Zweig der Arbeit und die dazu gehörigen Bedingungen subsumiert ist. 26 Die Art und Weise dieser Subsumtion ist jedoch in den verschiedenen gesellschaftlichen Formationen ausserordentlich verschieden. Unmittelbar und alles Persönliche umfassend ist sie im Stand und naturlich noch storker im Stamm. Im Kapitalismus ist sie unzertrennbar mit der Geltung der Zufälligkeit verbunden; diese Zufälligkeit in der Subsumtion erscheint, wie wir gesehen haben, bei Kant als Grenze "unserer" Erkenntnisvermögen. Sachlich wächst diese Zusammengehörigkeit von Subsumtion und Zufalligkeit notwendig aus der Struktur des Kapitalismus heraus, und verursacht mit derselben Notwendigkeit in den Beteiligten eine verkehrte Spiegelung des realen Zusammenhangs: "Die Konkurrenz und der Kampf der Individuen untereinender erzeugt und entwickelt diese Zufälligkeit als solche. In der Vorstellung sind daher die Individuen unter der Bourgeoisherrschaft freier als früher. weil ihnen ihre Lebensbedingungen zufällig sind; in der Wirklichkeit sind sie natürlich unfreier, weil mehr unter sachliche Gewalt subsumiert."27 Erst im Kommunismus hört diese Art der Subsumtion der Menschen unter Arbeit, Arbeitsteilung usw. auf. 28 Im Laufe der Entwicklung der Klassengesellschaften kann eine ähnliche Lage nur unter besonders günstigen Umständen für einen durch Begarung und Charakter privilegierten Typus des Menschen entstehen, wie dies Engels in seiner berühmten Darstellung der grossen Minner der Renaissance so überseugend nachgewiesen hat. 29

Schon hier ist es sichtbar, dass es sich um objektive, sich - in den Klassengesellschaften - elementar vollziehende

gesellschaftliche Prozesse handelt. Marx beschreibt z.B. diesen Prozess in der Maxchinenindustrie: "Der Produktionsprozess hat aufgehört Arbeitsprozess in dem Sinn zu sein, dass die Arbeit als die ihn beherrschende Arbeit über ihn übergriffe, Sie erscheint vielmehr nur als bewusstes Organ, an vieten Punkten des mechanischen Systems in einzelnen lebendigen Arbeitern; subsumiert unter den Gesamtprozess der Maschinerie selbst, selbst nur ein Glied des Systems selbst, dessen Einheit nicht in den lebendigen Arbeitern, sondern in der lebendigen /aktiven/ Maschinerie existiert, die seinen einzelnen unbedeutenden Tun gegenüber als gewaltiger Organismus ihm gegenüber erscheint."50 Dass damit jede individuell selbständige Arbeit gesellschaftlich vernichtet wird. ist klar. Die Arbeiter sind darum den Maschinen restlos subsumierbar, weil sie - im Marxschen Doppelsinn frei geworden und gesetzt worden sind. Die vollendete Verallgemeinerung der Arbeit im einer solchen Subsumtion ist zugleich das Ausloschen einer jeden Besonderheit und Einzelheit im Arbeitsprozess. Das vorangehende Stadium, in welchem der Arbeiter Eigentümer seiner Produktionsinstrumente ist, setzt Marx so ein: "Wo das Eigentum an dem Instrument, oder das Verhalten des Arbeiters zum Instrument als eignen, wo er als Eigentümer des Instruments arbeitet /was zugleich die Subsumtion des Instruments unter seine individuelle Arbeit voraussetzt. d.h. besondre bornierte Entwicklungsstufe der Produktivkraft der Arbeit voraussetzt /... "31 Art, und Grad. Quantität und Qualität der Subsumtion bestimmt sich also konkret je nach den realen Etappen der Entwicklung der Produktivkräfte. Wenn man an diesen Reichtum real vorhandener, konkret und gesetzmässig erkannter Beziehungen denkt. wird die Schärfe völlig verständlich, mit der Marx jede idealistische steife und schematische Auffassung der Subsumtion ablehnt. So schreibt er über Lassalles Heraklit: "Der Ideologismus geht durch und die dialektische Methode wird falsch angewandt. Hegel hat nie die Subsumtion einer Masse von "Cases" under a general principle Dialektik genannt." 32

Schon diese ausserst fragmentarischen Auszüge zeigen, wie Marx an das Problem der Dialektik des Allgemeinen und Besonderen heran critt: es handelt sich bei ihm stets darum, die konkrete Form ihrer jeweiligen Beziehung in einer bestimmten gesellschaftlichen Lage, bezüglich eines bestimmten ökonomischen Strukturverhältnisses klarzulegen, sowie - und dies ist ein entscheidender Gesichtspund - aufzudecken, inwiefern und in welcher Richtung der historische Wandel diese Dlalektik modifiziert. Eine solche konkrete Untersuchung zeigt immer und überall die dialektische Relativierung des Allgemeinen und des Besonderen, sie schlagen - unter bestimmten konkreten Verhältnissen - ineinander über, in bestimmten konkreten Verhältnissen spezifiziert sich das Allgemeine, wird in einer bestimmten Beziehung zum Besondern, es kann aber auch geschehen, dass das Allgemeine die Besonderheiten verschlingt. vernichtet. oder in Wechselwirkung mit neuen Besonderheiten auftritt, oder ein früheres Besonderes sich zur Allgemeinheit entwickelt und vice versa. Marx betrachtet es als eine wichtige Aufgabe der Wissenschaft, alle diese Verhältnisse und ihre Wandlungen konkret historisch ohne schematisierende Voreingenommenheit exakt zu studieren und zu beschreiben. Zugleich jedoch und im selben Zusammenhang deckt er auf. dass die so wahrgenommenen konkreten Widersprüche logisch-methodologisch als konkrete Fälle einer Dialektik des Allgemeinen und Besondern zum Ausdruck begriffen werden müssen.

Dabei werden, wie wir gesehen haben, sowohl die idealistischen Mystifikationen, wie die abstrahierenden Vereinfachung

und Vergröberungen der Hegelschen Philosophie überwunden. Es wäre aber einseitig. anzunehmen. dass der Kampf von Marx auf diesem Gebiet ausschliesslich gegen die idealistische Dialektik des absoluten Idealismus gerichtet ist. Dieser erscheint im Gegenteil, bei allen seinen Schranken und Verzerrungen, als ein grosser Schritt vorwärts in der Erkenntnis des unaufhebbaren und ursprünglich . wenn auch sich stets historisch verändernden, gesellschaftlichen Charakters des Menschen. Die Ideologien der niedergehenden Bourgeoisie trachten dagegen, diese Gesellschaftlichkeit gedanklich aufzulösen und zu eliminieren. Einerlei, ob dabei, wie wir gesehen haben, die gesellschaftliche Allgemeinheit "vergöttlicht", fetischisiert wird, oder ob man aus ihr einen nominalistisch aufgelösten subjektivierten Begriff macht, wo der einzelne Mensch in allen solchen Konzeptionen unmittelbar, bei gedanklicher Entfernung aller gesellschaftlichen Vermittlungen dem Ganzen gegenübergestellt wird. Dieser Prozess setzt bereits in der Auf-Lösung des Hegelianismus ein. So stellt Bruno Bauer das Individuum der kapitalistischen Gesellschaft als isoliertes Atom dar; so baut Stirner seine Philosophie auf den "Einzigen" auf. Hinter allen solchen Auffassungen steckt das Sich-Stmuben der niedergehenden Bourgeoisie, die Klassendeterminiertheit der Menschen, den Klassenkampf in der Gesellschaft auch nur als Tatsache anzuerkennen. /Bekanntlich hatten die Ideologen der progressiven Bourgeoisie den Klassenkampf in der Geschichte nicht mur zugegeben, sondern sogar als zentrales Problem der Geschichte behandelt. Man denke an die französischen Historiker der Restaurationszeit.

Im Kontext solcher Kontroversen spielt die Dialektik des Allgemeinen und des Besondern in der Gesellschaft eine gewichtige Rolle, wobei das Besondere hier gerade der logische Ausdruck für

> MTA FIL, INT. Lukács Arch.

die sozialen Vermittlungskategorien zwischen einzelnen Menschen und Gesellschaft vorstellt. So schreibt Marx in den "Ökonomisch-philosophischen Manuskripten: "Es ist vor allem zu vermeiden, die 'Gesellschaft' wieder als Abstraktion dem Individuum gegenüber zu fixieren. Das Individuum ist das gesellschaftliche Wesen. Seine Lebensäusserungerscheine sie auch nicht in der unmittelbaren Form einer gemeinschaftlichen, mit anderen zugleich vollbrachten Lebensäusserung, - ist daher eine Aeusserung und Bestätigung des gesellschaftlichen Lebens. Das individuelle und das Gattungsleben des Menschen sind nicht verschieden, so sehr auch - und dies ist notwendig - die Daseinsweise des individuellen Lebens eine mehr besondere oder mehr allgemeine Weise des Gattungslebens ist, oder je mehr das Gattungsleben ein mehr besonderes oder allgemeines individuelles Leben ist."

Die reale Grundlage solcher Beziehungen bildet selbstredend die Ökonomie. Die vielseitige, komplizierte Vermittelheit aller Kategorien drückt sich auch hier in einer konkreten, mannigfachen Veränderungen unterworfenen Dialektik des Allgemeinen und Besonderen aus. Das Hervorheben dieser Seite der Frage durch Marx, ihr Verschwinden-Lassen durch die Ökonomen der bürgerlichen Apologetik hat ebenfalls Gründe, die über eine bloss formelle Methodologie der ökonomischen Wissenschaft hinausgehen. Die Zeit der Begründung der Marxschen Ökonomie folgt ebenso auf die der Auflösung der klassischen Ökonomie, wie die Begründung der materialistischen Dialektik auf die Auflösung der klassischen Philosophie folgt. Auf die sozialen Motive, die im letzteren Prozess wirksam waren, haben wir bereits hingewiesen. Ökonomisch handelt es sich um die Verabsolutierung der kapitalistischen Wirtschaftsordnung. Um dieses Ziel zu erreichen, geht in der bürgerlichen Wissenschaft ein Prozess der Arbeitsteilung vor sich.

Vor allem wird die ökonomische Wissenschaft enthistoriert und entgesellschaftet. Die Entstehung der neuen Wissenschaft der Soziologie dient in erster Reihe dazu, die gesellschaflichen Kategorien unabhängig von der Ökonomie zu behandeln, also einerseits diese, nunmehr losgelöst von der wirtschaftlichen Basis, zu "ewigen", "allgemeinen" Formen des abstrakt gemachten Zusammenlebens der Menschen zu verwandeln. andererseits die ökonomischen Erscheinungen aus ihrer Bezogenheit auf die Gesellschaft loszulösen, sie als "rein" ökonomische Formen ebenfalls "ewig", "allgemein" zu machen. Die Marxsche dialektische Methode, in welcher Geschichte. Gesellschaft und Wirtschaft als einheitlicher untrennbarer Prozess /bei Priorität der ökonomischen Basis/dargestellt werden, ist also eine grosse Polemik gegen dieses gedankliche Zerreissen des Zusammengehörigen, gegen diese abstrakte Vereinheitlichung von künstlich losgetrennten Teilgebieten, gegen die Ausschaltung der realen ökonomischen und gesellschaftlichen Vermittlungen, gegen das künstliche sophistische Auslöschen der Widersprüche etc. Sie ist es auch dort, wo im Text von Marx selbst keine kritische Bemerkung steht.

Es ist hier naturgemass unmöglich, auch nur ein annähernd adäquetes Bild dieser Tendenzen der Marxschen Ökonomie zu geben; wir müssen uns hier damit begnügen, an einigen prägnanten Beispielen diese Grundlinie zu illustrieren, auch darin mit ausschliesslicher Rücksichtsnahme auf unser Problem, auf die Dialektik des Allgemeinen und des Besondern. So sagt z.B. Marx über die Formen der Arbeit: "Die Naturalform der Arbeit, ihre Besonderheit, und nicht, wie auf Grundlage der Warenproduktion, ihre Allgemeinheit ist hier ihre unmittelbar gesellschaftliche Form"; über die Widersprüchlichkeit der Ware: "Derselbe Widerspruch zwischen der besonderen Natur der Ware

als Produkt und ihrer allgemeinen Natur als Tauschwert, der die Notwendigkeit erzeugte, sie doppelt zu setzen, einmal als diese bestkmmte Ware, das anderemal als Geld, der Widerspruch zwischen ihren besonderen natürlichen Eigenschaften und ihren allgemeinen sozialen Eigenschaften enthält von vornherein die Möglichkeit, dass diese beiden getrennten Existensformen der Ware nicht gegeneinander konvertibel sind. 34 So über die Entwicklung der Tauschmittel: "Je besonderter. mannigfaltiger, unselbständiger die Produkte werden, desto notwendiger wird ein allgemeines Tauschmittel."35 So über das Geld: "Als von blossem Zirkulationsmittel kann vom Geld gesagt werden, dass es aufhört. Ware zu sein /besondre Ware/ ... Auf der anderen Seite kann von ihm gesagt werden, dass es nur mehr Ware ist /allgemeine Ware/, die Ware in ihrer reinen Form, gleichgültig gegen ihre natürliche Besonderheit..." So uber die Entwicklung der Arbeitsformen: "Die Naturalform der Arbeit, ihre Besonderheit, und nicht, wie auf Grundlage der Warenproduktion ihre Allgemeinheit ist hier ihre unmittelbar gesellschaftliche Form. "37 Solche Beispiele könnten in beliebiger Anzahl herangezogen werden, øben weil die konkrete Dialektik des Allgemeinen und Besonderen einen integrierenden Teil der Marxschen Dialektik der Ökonomie bildet, zugleich eine methodologische Waffe gegen die apologetische Vulgarisation, ein Mittel zur Klärung der realen Zusammenhange.

Bei einer solchen Einschätzung der Wichtigkeit dieser Dialektik wird es nicht überraschend wirken, dass das Verhältnis des Einzelnen, Besondern und Allgemeinen auch im methodologischen Aufbau der ökonomischen Werke von Marx eine nicht unbeträchtliche Rolle spielt. Leider besitzen wir die von Marx geplante Logik nicht; wir können also nicht sicher wissen, wie er sich zum Aufbau der Hegelschen.

die bekanntlich gerade auf diese Dialektik basiert ist, gestellt hat. Tatsache ist, dass die in dieser Feriode entstandenen Manuskripte der "Grundrisse" klare Andeutungen darüber enthalten, dass Marx sich mit dieser Frage, als der des gedanklichen Aufbaus für das ganze Werk ernsthaft beschäftigt hat. In der Einleitung wird der Plan gestreift, die Beziehung von Froduktion. Distribution etc. nach dem Muster der Hegelschen Logik zu behandeln. Der Gedanke wird hier freilich abgewiesen: "Dies ist allerdings ein Zusammenhang, aber ein flacher", 38 sagt Mark. Im Laufe der späteren Erörterung taucht aber nochmals eine Skizze auf, die die verschiedenen Abarten und Entwicklungstendenzen des Kapitals als Repräsentationen der Allgemeinheit. Besonderheit und Binzelheit ordnet. Undzwar doppelt: nicht nur die Haupteinteilung geht von ihren Beziehungen aus, sondern innerhalb jeder Rubrik wiederholt sich diese Triade. 39 Auch dieses Projekt gedieh nicht zur Ausführung. Dagegen taucht diese Form des logischen Aufbaus an mehreren Stellen des Kapitals auf. So beginnt das prinzipiell höchst wichtige Kapitel über Arbeitsteilung in der Manufaktur und in der Gesellschaft mit folgenden Betrachtungen: "Halt men nur die Arbeit selbst im Auge, so kann man die Trennung der gesellschaftlichen Produktion in ihren grossen Gattungen, die Agrikultur, Industrie usw., als Teilung der Arbeit im Allgemeinen, die Sonderung dieser Produktionsgattungen in Arten und Unterarten als Teilung der Arbeit im Besondern. und die Teilung der Arbeit innerhalb einer Werkstatt als Teilung der Arbeit im Einzelnen bezeichnen. "40

Boch wichtiger ist, dass ein so entscheidender Abschnitt des Hauptwerks von Marz, wie die Ableitung der Wertform am Anfang des ersten Bandes nach diesem Prinzip aufgebaut ist. Freilich lehnt Marz, wie wir aus dem bisher herangesogenen Material deutlich

MTA FIL. INT.

sehen können, den Formalismus, das Konstruierte an der Hegelschen Schlusslehre ab. Jedoch die den Stoff entscheidend gliedernden Gesichtspunkte sind eben die Beziehungen des Einzelnen. Besondern und Allgemeinen. So ist die erste Etappe bei Marx die "einfache, einzelne oder zufällige Wertform, "41 Dass hier die Einzelheit nicht das alleinige Charakteristikus dieser Entwicklungsstufe des Wertes ist, ist keineswegs zufällig. Gerade, dass unter den Merkmalen neben der Einzelheit auch die Zufülligkeit figuriert, gehört zu den wichtigen Gesichtspunkten, die das konkrete auf die Fisse-Stellen dieses Problems, das seit Kant auf der Tagesordnung steht, vollbringen. Diese Konkretisierung ist vor allem eine historische. Einfachheit, Einzelheit und mit ihnen Zufälligkeit der Wertform bezeichnen ihre geschichtliche Genesis, Art und Struktur des Anfangastadiums. Dabei muss jedes Wort streng in seiner historischen Bedeutung verstanden werden. Wenn Engels die ganze Periode der Klassengesellschaft, die auf die Auflösung des Urkommunismus folgt, mit den Worten charakterisiert: "Produkte und Produktion verfallen dem Zufall", 42 so hat der Ausdruck Zufall hier eine andere - entfaltetere, reichere - Bedeutung, als in der eben untersuchten Analyse von Mark. Dort ist der Zufall der erganzerde entgegengesetzte Fol zur Notwendigkeit, er beseichnet die Art und Weise, wie sich die Notwendigkeit in den Ukonomien der Klassengesellschaft durchsetzt. Hier dagegen ist Zufall einfach und wörtlich zu nehmen: auf dieser unentwickelten Stufe des ökonomischen Verkehrs ist es zufällig. ob ein Tauschakt überhaupt zustande kommt, und diese einzelnen zufälligen Akte haben zwar - eben wegen ihrer aller Zufälligkeit bestimmte gemeinsame Merkmale, infolge der Aehnlichkeit jener Ursachen, die sie ins Leben rufen, sie bleiben jedoch vereinzelte Akte, deren Zufälligkeit noch nicht völlig in eine höhere Gesetzmässigkeit

Notwendigkeit aufgehoben wird. Eben so wichtig ist das andere Merkmal der Einfachheit. Es bezeichnet den gesellschaftlich unentfalteten, unmittelbaren Charakter der Tauschakte auf dieser Stufe: Hegels wichtiger Gedanke, auf den wir seinerzeit hingewiesen haben, dass das Neue in der Geschichte vorerst in abstrakt einfacher Form auftaucht. und erst allmählich im Laufe der historischen Entwicklung sich zur entfalteten Form ausbildet, erscheint hier in materialistischer Konkretion. Auch der gesellschaftliche Charakter der Unmittelbarkeit wird hier sichtbar. In jeder reich gegliederten Gesellschaft ist sie nur eine Erscheimungsweise von weit verschlungenen Vermittlungen, die das Denken und Forschen in der Wirklichkeit aufzudecken hat, wodurch sie dann, gedanklich die Unmittelbarkeit aufheben. Diese ist selbstredend ebenfalls etwas Relatives. Da jedoch auf dieser Stufe weitaus greifende Vermittlungen ökonomisch noch nicht vorhanden sein können, ist diese Einfachheit, Unmittelbarkeit ein wichtiges Merkmal der Epoche des ersten Auftretens der Wertform. Erst die ökonomische Entwicklung selbst wird von Stufe zu Stufe die Vermittlungen ins Leben rufen. Diese Charaktersstik ist auch darum erforderlich, weil der wirkliche Sinn der Binzelheit, wenn sie Ausgangspunkt der dialektischen Ableitung ist, erst in solchen Zusammenhängen zum Ausdruck kommt. /Die Einzelheit hat einen genz enderen Reichtum an Bestimmungen, wenn sie das Schlussglied einer Kette von Erkenntnissen ist, die von aufgedeckten Gesetzlichkeiten von der konkreten Allgemeinheit zur Einzelheit als Ziel des Denkprozesses führt./

Die Wege der Erkenntnis des Denkens sind Widerspiegelungen des objektiven Entwicklungsprozesses /für uns jetzt:
der Ökonomie/. Darum ist die nächste Stufe der Ableitung die der totalen oder entfalteten Wertform. Scheinbar handelt es sich um eine

MTA FIL. INT. Lukács Arch:

bloss quantitative Steigerung. Sie bedeutet, dass der Wert "ist jetzt ausgedrückt in zahlreichen, anderen Elementen der Warenwelt."43 Diese quantitative Ausdehnung des Warenverkehrs erscheint jedoch als eine qualitativ andere, höhere, entfalterere Wertform, als die "besondere Acquivalentform": "Die bestimmte Natural form jeder diesem Waren ist jetzt eine besondere Aequivalentform neben vielen anderen. Ebenso gelten die mannigfaltigen in den verschiedenen Warenkörpern enthaltenen bestimmten konkreten, mitzlichen Arbeitsarten jetzt als ebenso viele besondre Verwirklichungs- und Erscheinungsformen menschlicher Arbeit schlechthin. "44 Das ist ein gewaltiger Schritt über die Einfachheit und Einzelheit der ursprünglichen Wertform; die Gesellschaftlichkeit des Warenverkehrs schafft hier bereits höhere, entfaltetere Verallgemeinerungen, bringt eine allgemeinere Wertform hervor: eben die besondere. Sie hat aber zugleich eine grosse Unvollkommenheit: die schlechte Unendlichkeit, um einen Hegelschen Ausdruck zu gebrauchen. Marx bestimmt diese Entwicklungsstufe so: "Da die Naturalform jeder einzelnen Warenart hier eine besondere Aequivalentform neben unzähligen anderen besonderen Aequivalentformen ist. existieren überhaupt nur beschränkte Aequivalentformen, von denen jede die andere ausschliesst. Ebenso ist die in jedem besonderen Warenaequivalent enthaltene bestimmte, konkrete, nützliche Arbeitsart nur besondere, als nicht erschöpfende Erscheinungsform der menschlichen Arbeit."45

Erst die Aufhebung dieser schlechten Unendlichkeit, die durch die Umkehrung der unendlichen Aequivalentenreihe erfolgt, wodurch eine bestimmte Ware als Aequivalent aller Waren erscheint, bringt die allgemeine Wertform hervor. Natürlich ist diese höchste Verallgemeinerung, diese Erhebung der Wertform auf die Stufe der echten Allgemeinheit nicht ein Produkt des ökonomischen Denkens: dieses ist eben

MTAFIL INT. Lukács Arch. die Widerspiegelung dessen, was sich im Laufe der historischen Entwicklung der Ökonomie tatsächlich vollsogen hat. "Die entfaltete
Wertform", sagt Warx, "kommt zuerst tatsächlich vor, sebald ein Arbeitsprodukt, Vieh z.B., nicht mehr ausnahmsweise, sondern schon gewohnheitsmässig mit verschiedenen anderen Waren ausgetauscht wird."
Das menschliche Denken kann in der Ökonomie eine wirkliche Verallgemeinerung nur dann vollziehen, wenn sie das, was die gesellschaftlich-geschichtliche Entwicklung hervorgebracht hat, in adäquater Weise widerspiegelt. In unserem Fall sehen wir, wie die von der realen
Ökonomischen Entwicklung produzierte Entfaltung der Wertform sich in
der objektiven Wirklichkeit von der Einzelheit über die Besonderheit
zur Allgemeinheit erhebt.

Es ist nun ausserordentlich interessant, dass Lenin bei der Analyse der Schlusslehre Hegels, der dialektischen Bezichungen des Binzelnen, Besondern und Allgemeinen gerade an diese Stelle des Kapitals erinnert: "Nachahmung Hegels bei Marx im I. Kapitel", and bald denach den Aphorisaus hinzufügt: "Man kann das 'Kapital von Marx und besonders das erste Kapitel nicht vollkommen begreifen, wenn man nicht die ganze Logik Hegels durchstudiert und begriffen hat. Folglich hat nach eines halben Jahrhundert keiner von den Mark sten Mark begriffen!!"47 Und die folgenden Gedanken Lenins zeigen ganz klar, dass er gerade die von uns untersuchte Stelle bei Marx als die methodologisch ausschlaggebende im Auge hat: "Und Hegel hat wirklich bewiesen, dass die logischen Formen und Gesetze keine leere Hülle, sondern die Widerspiegelung der objektiven Welt sind. Richtiger gesagt, nicht bewiesen, sondern genial erraten." Lenin legt also gerade auf diese Seite des kritischen Antretens von Hegels Erbe bei Marx den grössten Nachdruck.

> MTA FIL. INT. Lukács Arch

Man kann es nicht genügend bedauern, dass es für Marz unöglich war, seinen Plan eines Herausschälens des rationalen Kerns von Hegels Logik zu verwirklichen. Was wir jetzt aus seinen ökonomischen Werken stückweise herausheben, stünde dann in unmissverständ-Licher Klarheit vor uns. Allerdings hat sich Lenin vor allem in seinen philosophischen Exzerpten oft über die se Frage geäußsert, eine ganz eindeutige direkte Stellungnahme zu unserem Problem finden wir aber mur in der "Naturdialektik" von Engels, wo dieser eine detaillie: te materialistische Auslegung der Hegelschen Urteilslehre gibt. Der Gesichtspunkt dieser Darlegung ist durch die Stellungnahme der Klassiker des Marxismus zur Beziehung von Logik und Geschichte bestimmt. Unsere Analyse von Marx hat bereits gezeigt, wie dieser Zusammenhang von ihnen aufgefasst surde. Engels aber gibt in seiner Besprechung von der "Zur Kritik der politischen Ükonomie" eine prägnante Zusammenfassung ihrer Prinzipien: "Die Logische Behandlungsweise war also allein am Platz. Diese aber ist in der Tat nichts anderes als die historische, mur entkleidet der historischen Form und der störenden Zufälligkeiten. Womit diese Geschichte anfängt, damit muss der Gedankengang ebenfalls anfangen, und sein weiterer Fortschritt wird nichts sein als das Spiegelbild, in abstrakter und theoretisch konsequenter Form des historischen Verlaufs; ein korrigiertes Spiegelbild. aber korrigiert nach Gesetzen, die der wirkliche geschichtliche Verlauf selbst an die Hand gibt, indem jedes Moment auf dem Entwicklungspunkt seiner vollen Reife, seiner Klassizität betrachtet werden kann. "49

Wird im Werk von Mark die historische Entfaltung der ökonomischen Kategorien in der von Engels bestimmten Weise logisch synthetisiert, so geht Engels. Susserlich betrachtet, in der erwähnten Stelle der "Naturdialektik" den entgegengesetzten Weg: er bringt einer

MTA FIL. INT.

kurzen, korrigierten und vereinheitlichenden Auszug der Urteilslehre Hegels, um in der späteren Auslegung jene historische Entwicklung aufaudecken, die der Aufeinenderfolge der Urteilsformen bei Hegel prinsipiell und real historisch zugrundeliegt. Die Maxime dieser Engelschen Vereinfachung und Korrektur des historischen Ablaufs besteht darin, dass er alle gekünstelten Übergänge etc. Hegels einfach beiseiteschiebt und in der geordneten Reihe der Urteilsformen die Wirksamkeit eines unwiderstehlichen Dranges in der Entwicklung des menschlichen Denkens aufzeigt, der vom Einselnen über das Besondere zum Allgemeinen treibt. Dieser Drang ist im menschlichen Denken /historisch als Denkentwicklung der Menschheit gefasst/ vorhanden, aber nur deshalb, weil sich derin die Bewegungsgesetze von Natur und Gesellschaft auf der Stufe der jeweils höchst erreichbaren Bewusstheit widerspiegeln. Engels gibt also auch hier ein "korrigiertes Spiegelbild" der Entwicklung der menschlichen Erkenntnis, die auf die gesetzmässige Zusammenfassung der Naturphänomene gerichtet ist.

Angels zeigt, dass die Erfindung des Reibfeuers ihrer inneren Struktur nach dem rationalen Kern des Hegelschen einzelnen Urteils entspricht. Es dauert freilich viele Jahrtausenden, bis das Urteil "die Reibung ist eine Quelle von Warme, ein Urteil des Daseins, und zwar ein positives" entstehen konnte, Wieder musste eine lange, wenn auch unvergleichlich kürzere Zeit von der Entwicklung der Menschheit erfüllt sein, damit ein Urteil der Reflexion /Stufe der Besonderheit/ zum praktischen und theoretischen Besitz der Menschen werden konnte, nämlich das Urteil "alle mechanische Bewegung ist fähig, sich vermittels der Reibung in Wärme umzusetzen," Die darüber hingusgehende Entwicklung fasst Engels so zusammen: "Jetzt der ging's rasch. Schon drei Jahre später konnte Mayer, wenigstens

NTA FIL. INT. Lukáos Arch. der Sache nach, das Urteil der Reflexion auf die Stufe erheben, auf der es jetzt Geltung hat: Jede Form der Bewegung ist ebenso befähigt, wie genötigt, unter den für jeden Fall bestimmten Bedingungen, direkt oder indirekt, in jede andere Form der Bewegung umzuschlagen: Urteil des Begriffs, und zwar apodiktisches, höchste Form des Urteils überhaupt."52

Engels begnugt sich natürlich nicht damit, diese sehr überzeugenden Beisgiele als Illustrationen seiner materialistischen Umstülpung der Hegelschen Urteilslehre, der Bewegung vom Einzelnen über das Besondere zum Allgemeinen anzuführen, er sieht klar die logischen Konsequenzen seiner wissenschafts-historischen Darlemungen: "Wir können des erste Urteil fassen als das der Einzelheit: das vereinselte Faktum, dass Reibung Wärme erzeugt, wird registriert. Das zweite Urteil als das der Besonderheit: eine besondere Form der Bewegung, die mechanische hat die Eigenschaft gezeigt, unter besonderen Umständen /durch Reibung/, in eine andere besondere Bewegungsform, die Warme überzugehen. Das dritte Urteil ist das der Allgemeinheit: jede Form der Bewegung hat sich erwiesen als befähigt und genötigt, in jede andere Form der Bewegung umzuschlagen."53 Dass Engels hier die Grundlinie der Bewegung des dialektischen Denkens erblickt, wird von iha verschiedentlich ausgesprochen. Wir führen hier nur noch eine solche Feststellung an: "In der Tat besteht alles wirkliche, erschöpfende Erkenntnis nur darin, dass wir das Einzelne in Gedanken aus der Einzelheit in die Besonderheit und aus dieser in die Allgemeinheit erheben, dass wir das Unendliche im Endl chen, das Ewige im Verganglichen auffinden uns feststellen. Die Form der Allgemeinheit ist über die Form der Insichabgeschlossenheit, damit Unendlichkeit, sie ist die Zusammenfassung der vielen Endlichen zum Unendlichen."

> MTA FIL. INT. Lukács Arch.

Sowohl die dialektische Ableitung der Wertform bei Marx, wie die Auslegung der Hegelschen Lehre vom Urteil bei Engels zeigen in der Wirklichkeit und in ihrer annähernd angenessenen Erkenntnis eine unwiderstehliche Bewegung, ein progressives Streben, das vom bloss Einzelnen über das Besondere zum Allgemeinen führt. Betrachtet man diese Bewegung einseitig oder rein formell, so muss man zwangs-Läufig zu falschen Ergebnissen kommen /man denke an das von Lenin kritisierte Vergottlichen der Allgemeinheit bei den Idealisten/. Allerdings haben alle diese Kategorien im dia ektischen Materialismus eine ganz andere Physiognomie, als im Idealismus, Nicht mur deshalb, weil hier alle Begriffe und Denkprozesse ihren Ausgangspunkt in der vom Bewusstsein unabhängigen objektiven Wirklichkeit, in Natur und Gesellschaft nehmen, sondern dementsprechend auch dem logischen Wesen nach. Vor allem ist die Allgemeinheit niemals ein verselbständigter Schlusspunkt des Denkers. Marx spricht in der schon öfter herangenogenen theoretischen Einleitung zur ersten Fassung seines ökonomischen Lebenswerks von den zwei Wegen, die die menschliche Erkenntnis gehen was: namlich von der konkreten Wirklichkeit der Einzelerscheinungen zu den höchsten Abstraktionen und von diesen zur den konkreten Realität, die mit ihrer Hilfe nunmehr annähernd immer richtiger erfasst werden kann. Dabei muss für unsere Betrachtung gerade der annähernde Charakter der Erkenntnis besonders hervorgehoben werden. Denn der Prozess einer solchen Annäherung ist wesentlich mit der Dielektik des Besondern und Allgemeinen verknupft: der Fortschritt der Erkenntnis verwandelt ununterbrochen Gesetzmassigkeiten, die bis dahin als höchste Allgemeinheiten galten, in besondere Erscheinungsweisen einer höheren Allgemeinhelt und deren Konkretisierung führt sehr oft gleichzeitig zum Aufdecken neuer Formen der Besonderheit, als nähere Bestimmungen, Beschränkungen, Spezifikationen der konkreter gewordenen neuen Allgemeinheit. Diese kann

jich also im dialektischen Materialusmus nie als endgültige Krönung der Ergenntnis fixieren, wie selbst bei solchen Dialektikern wie Aristoteles oder Hegel, sondern sie drückt immer nur eine Annäherung aus, die jeweils erreichte höchste Stufe der Verallgemeinerung.

So vernichtet die dialektisch-materialistische Konzeption der Allgemeinheit jede Art der Mystifizierung, der Fetischisierung dieser Kategorie, die vor allem in den objektiv idea-Listischen Systemen immer wieder zustandekommt. Diese Aufhebung einer jeden Erstarrung erfolgt aus der Vereinigung der Abbildlichkeit des Denkens mit der konsequenten Durchführung seiner Prozessartigkeit; die materialistische Dialektik überwindet auf diese Weise sowohl die Erkenntnistheorie des mechanischen Materialismus, dessen Hauptübel nach benins Worten "in der Unfähig eit besteht, die Dialektik auf die Bildertheorie, auf den Prozess und auf die Entwicklung der Erke ntnis anzuwenden", wie den dialektischen Idealismus, der zwar bei Hegel diese Prozessartigkeit erfasst, jedoch, da Hegel die Widerspiegelungstheorie nicht kennt und nicht anwenden kann, bei einer Mystifizierung der Allgemeinheit enden muss. Die materialistische Dialektik kann dagegen, weil sie die Ann herung an die objektive Wirklichkeit ebenso wie die Prozessartigkeit des Denkens als Mittel zu dieser Annaherung bewusst macht und ausbildet, die Allgemeinheit in einer steten Spannung zur Einzelheit, in stetem Umschlagen in Besonderheit und vice versa auffassen. So wird die Konkretheit des allgemeinen Begriffs won jeder Mystifikation gereinigt, als wichtigstes Vehikel zur Erkenntnis und Beherrschung der objektiven Wirklichkeit erfasst. Engels hat diesen Charakter der konkreten Allgemeinheit prägnant formuliert: "Abstrakt und konkret. Das allgemeine Gesetz des Formwechsels der Bewegung ist viel konkreter als jedes ein elne 'konkrete'

Beispiel davon. "55

Je höherwertig, je echter und tiefer die Wirklichkeitszusammenhänge, ihre Gesetzlichkeit und Widersprüche annähernd adaquat in der Form der Allgemeinheit erfasst werden, desto konkreter, schmiegsamer, exakter kann auch das Einzelne begriffen werden. Die unerhörte Überlegenheit des Marxismus-Leninismus über jede bürgerliche Theorie beruht nicht in letster Instanz auf dieser ununterbrochenen Verwertung der Gesetze der dialektischen Einheit und Widersprüchlichkeit in der Beziehung von Einzelheit, Besonderheit und Allgemeinheit. Wer die grossen historischen Analysen der Klassiker des Marxismus-Leninismus, ihre theoretischen Erklärungen welthistorischer Entscheidungen und Wendepunkte studiert, wird immer wieder auf die Ausarbeitung und Anwendung dieser Dialektik stossen. Die eingehendste und feinste, alle einmaligen Züge der Binzelheit einer ökonomischen, sozialen und politischen Lage berücksichtigende Analyse ist bei ihnen untrennbar verbunden mit dem Aufdecken und Anwenden der allgemeinsten Gesetze der historischen Entwicklung: man denke an Lenins stete Forderung der konkreten Analyse einer konkreten Lage. Wenn man solche Analysen der Klassiker des Marxismus näher betrachtet, so kann man immer wieder wahrnehmen, dass die Einzigartigkeit /die Einzelheit/ einer solchen Lage nur dadurch zur theoretischen Klarheit und damit zur praktischen Verwertbarkeit erhoben werden kann, dass gezeigt wird, wie die allgemeinen Gesetze sich im gegebenen Fall so spezifizieren /das Besondere/, dass diese eigenartige, sich in dieser Form prinzipiell nicht wiederholende Lage in der totalen Wechselbeziehung bekannter. allgemeiner und besonderer Gesetze begriffen werden kann.

So ist auch bei der Einzelheit allein der dialektische Materialismus imstande, die Zusammenhänge richtig zu bestim-

> MTA PIL. INT. Lukács Arch.

men. Für Idealismus und sensualistischen Materialismus entstehen bei der Erkenntnis, der Einzelheit ebenso unlösbare Probleme, wie bei der Allgemeinheit. Vor allem deshalb, weil das Moment der Annäherung vernachlässigt wird, ja verschwindet, weiter, weil wenn das Einzelne isoliert Erfasst wird, seine komplizierte dialektische Verbundenheit mit dem Besondern und Allgemeinen ausgelöscht werden. Beide Seiten dieser falschen Auffassung sind in der Hegelkritik Feuerbachs deutlich sichtbar. Hegel untersucht in der "Phänomenologie" das "Hier" und "Jetzt", das "Dieses" und wirft die Probleme der dialektischen Beziehung des Einzelnen mit dem Allgemeinen auf. Das Richtige in seiner Absicht besteht darin, zu zeigen, dass ohne solche Beziehungen eine Erkenntnis des Einzelnen unmöglich ist. Steckt doch im einfachsten sprachlichen Ausdruck bereits eine gewisse Verallgemeinerung. Diese richtige Absicht wird aber sogleich idealistisch entstellt. Denn aus dem notwendigen Enthaltensein der Allgemeinheit im einfachsten sprachlichen Ausdruck folgert er, dass das Einzelne "das Unwahre, unvermunftige, bloss Gemeinte"56/im Gegensatz zum Gedanken G.L./ ist. In seiner "Kritik der Hegelschen Philosophie" protestiert Feuerbach mit vollem Recht gegen diese Herabsetzung der Einzelheit. Er betont besonders den Idealismus Hegels, wenn dieser den verschwindenden Charakter des Einselnen als geringeren Grad der Realität auslegt; Hegel sagt z.B. über einen Baum als "Dieses", dass ein Wegwenden genügt, um diese Wahrheit verschwinden zu lassen. In dieser Polemik fällt der objektive Idealist Hegel in den subjektiven Idealismus zurück. Feuerbach wender hier richtig materialistisch ein: "Allerdings in der Phanomenologie, wo das Umwenden nur ein Wörtchen kostet, aber in der Realität, wo ich meinen schwerfälligen Körper hem mwenden auss. erweist sich mir auch hinter meinem Rücken noch das Hier als eine

sehr reale Existenz. Der Baum <u>begrenzt</u> meinen Rücken, er <u>verdrängt</u> mich aus dem Platz, den er bereits einnimmt." Recht het er auch. wenn er sagt. "die Sprache gehört hier garnicht zur Sache" denn es handelt sich zuerst um die Realität der sinnlich gebildeten Einzelheit, und erst dann um die richtige Art, sie zu denken. Aber auch damit ist die Erkenntnis der Einzelheit keineswegs gelöst: Hegel hat das Sein des Einzelnen idealistisch verschwinden lassen. Feuerbach ist bei seiner Unmittelbarkeit sensualistisch stehen geblieben.

Die dialektische Anniherung in der Erkenntnis der Einzelheit kann unmöglich von ihren vielfältigen Beziehungen zur Besonderheit und Allgemeinheit losgetrennt werden. Diese sind - an sichbereits in der sinnlich-unmittelbaren Gegebenheit eines jeden Binzelnen enthalten. und dessen Realität und Wesen kann nur dadurch richtig erfasst werden, dass diese in der Unmittelbarkeit verborgenen Vermittlungen /die darauf bezüglichen Besonderheiten und Allgemeinheiten/ aufgedeckt werden. Wenn Marx den Robinsonaden gemenüber betont. dass der Mensch ein Tier ist. "das sich nur in der Gesellschaft vereinzeln kann", 59 so bezeichnet er gerade jene gesellschaftliche Seinsgrundlage, die die Art einer solchen Erkenntnis der Einzelheit vorschreibt. Wie weit die Versuche, sich gedanklich der Einzelheit als Einzelheit anzunähern, praktisch getrieben werden, ist je nach den konkreten Erkenntniszielen ausserordentlich verschieden; der erreichte Grad hang vom Stand der betreffenden Wissenschaft ab. In der Statistik z.B. ist das Einzelne elne Zahl. dessen Qualität weitgehend ausgelöscht ist; in der Medizin wird ein Maximum der Annäherung gerade an das möglichst genau bestimmte Einzelne angestrebt etc. Hier ist freilich sogleich sichtbar. dass eine derartige Annäherung an das Einselne als solchem die denkbar höchst entwickelte Erkenntnis der

> MTA FIL. INT. Lukács Arch.

objektiv darauf bezogenen Besonderheiten und Allgemenheiten voraussetzt; dass also das Binzelne gerade als Binzelnes desto sicherer und wahrheitsgemässer erkannt wird /richtige Diagnose in der Medizin/. je reicher und tiefer seine Vermittlungen zu dem Allgemeinen und Besonderen aufgedeckt werden. Es gibt selbstredend Fille, in welchen das Erkennen des Einzelnen durch isolierte, rein abstrakte Merkeale möglich und ausreichend ist; es handelt sich jedoch in solchen Fällen zumeist mehr um ein Erkennen /im Sinne der Identifikation/, als um eine Erkenntnis. Man denke an die Rolle der Fingerabdrücke in der Kriminalistik, wo der abstrakte Charakter der vereinzelten Einzelheit ganz krass zum Ausdruck kommt. Es zeigt sich aber hier ebenfalls deutlich, dass der Fingerabdruck zwar eine sichere Identifikation ermöglicht. ihr Vollzug jedoch nur den Anfang einer Brkenntnis im Kriminalistischen Sinn hervorbringt; diese selbst setzt wieder ein kompliziertes System von Vermittlungen /der Allgemeinheiten und Besom er-. heiten/ voraus. Uberhaupt ist es eine weit verbreitete, der nichtsdestoweniger irrtumliche Auffassung, als ob die Hegelsche Forderung der konkreten Wahrheit sich nur auf das Allgemeine beziehen würde, als ob es nur eine konkrete und eine abstrakte Allgemeinheit gabe; der Gegensatz des Konkreten und Abstrakten ist vielmehr bei der Anwendung der Kategorien der Besonderheit und Einzelheit ebenso in Geltung, wie bei der Allgemeinheit. Wie sehr dies buch für die Einzelheit gilt. zeigt in der Periode der Herrschaft des Positivismus die kunsthistorische Methode von Lermoliew-Morelli. Dieser wollte durch Gebrauch von fingerabdruckartigen Kennzeichen in der Praxis der einzelnen Künstler eine "positive" Methode zur Bestimmung der Autorschaft von Bildwerken gewinnen. Die Problematik dieser Methode einer abstrakten Einzelheit liess sie nach kurzer Sensation bald absterben. /Dabei ist zu bemer-

> MTA FIL. INT. Lukács Arch:

ken, dass solche Tendemen auch im vorwissenschaftlichen Alltagsdenken spontan wirksam sind. Man denke daran, wie früh der junge Gorkij
an den Menschen, denen er begegnet, die typischen Züge zu beobachten
trachtet, diese untereinander vergleicht, sie systematisiert, um auf
diesem Umweg die einzelnen Menschen als Individualitäten besser verstehen zu können/.

Natürlich lässt sich das Einzelne nie restlos als Kreuzungs- und Kombinationspunkt der Besonderheiten und Allgemeinheiten fassen oder gar aus ihnen einfach "ableiten". Es bleibt immer ein Rest übrig, der weder deduzierbar, noch subsumierbar ist. Dieser steht aber desto weniger dem anderswie Erkannten als krasser unaufhebbarer Zufall gegenüber, je ausführlicher und genauer die oben erwähnten vermittlenden Besonderheiten und Allgemeinheiten erkannt werden. Engels analysiert dies richtig in der Frage der sogenannten grossen Männer der Geschichte: "Hier kommen denn die sogenanmten grossen Manner zur Behandlung. Dass ein solcher und gerade dieser, zu dieser bestimmten Zeit in diesem gegebenen Lande aufsteht, ist natürlich reiner Zufall. Aber streichen wir ihn weg, so ist Nachfrage da für Ersatz, und dieser Ersatz findet sich, wohl oder übel, aber er findet sich auf die Dauer. Dass Napoleon, grade dieser Korse, der Militärdiktator war, den die durch ewigen Krieg erschöpfe französische Republik notig machte, das war Zufall: dass aber in Ermangelung eines Napoleon ein anderer die Stelle ausgefüllt hatte, das ist bewiesen dadurch, dass der Mann sich jedesmal gefunden, sobald er nötig war: Casar, Augustus, Cromwell etc. "50 Engels leugnet damit keineswegs die Möglichkeit und Notwendigkeit für den Historiker, die rein persönlichen Züge an Napoleon oder Cromwell /das Einzelne/ zu analysieren und zu erkennen. Er zeigt aber, dass diese wissenschaftlich

MTA FIL. INT.

nur dann erfasst werden können, wenn - mit Hilfe der Aufdeckung der hier wirksamen gesellschaftlich-geschichtlichen Allgemeinheiten und Besonderheiten - jener historische Spielraum umrissen wird, in welchem das spezifisch Persönliche /das Einzelne/ konkret wirksam werden kann. Dabei muss aber der dialektische Sinn der Zufälligkeit. ihr ständiges Umschlagen in Notwendigkeit festgehalten werden, denn sonst verwandelt sich alles nicht einfach Deduzierbare und Subsumierbare unweigerlich in einen Irrationalismus, in etwas nur intuitiv Erfassbares. Dazu wurde schon Kant in der "Kritik der Urteilskraft" getrieben; diese Tendenz verstärkt sich und wird zur bewussten Absicht in der späteren bürgerlichen Philosophie.

Darum hebt Lenin aus der Logik des Aristoteles die dialektische Einheit und widerspruchsvolle Zusammengehörigkeit des Einselnen und Allgemeinen mit grossem Nachdruck hervor: "Beginnen wir mit dem Einfachsten. Gewöhnlichsten. Massenhaftesten usw. mit beliebigen Satzen, wie: die Blätter des Baumes sind grün, Johann ist ein Mensch, der Spitz ist ein Hund u.a. Schon hier /wie Hegel genial bemerkt hat/ haben wir eine Dialektik: Einzelnes ist Allgemeines ... Somit sind Gegensätze /das Einzelne ist dem Allgemeinen entgegengesetzt/ identisch: das Einzelne existiert nicht anders als in dem Zusammenhang, der zum Allgemeinen führt. Das Allgemeine existiert nur im Einzelnen, durch das Einzelne, Jedes Einzelne ist /auf die eine oder endere Art/ Allgemeines, Alles Allgemeine bildet ein Teilchen oder eine Seite oder das Wesen des Einzelnen, Alles Allgeseine usfasst alle einzelnen Gegenstände lediglich annähernd. Alles Einzelne geht in das Allgemeine nur unvollständig ein usw.usw. Alles Einzelne hängt durch Tausende von Übergängen mit einer anderen Art Einzelner /Dinge, Erscheinungen, Prozesse/ zusammen usw. Hier bereits finden sich Elemente, Keime des Begriffs der Notwendigkeit, des objektiven Zusammenhanges in der Natur usw. Zufälliges um Notwendiges, Erscheinung und Wesen sind schon hier vorhanden..." Erst die Erkenntnis solcher Zusammenhänge macht es möglich, von den allgemeinsten Gesetzen zur Entscheidung von Einzelfällen herunterzusteigen und andererseits im Einzelnen die spezifische Wirksamkeit der allgemeinen Gesetze exakt festzustellen. Während das bürgerliche Denken zwischen einem groben Empirismus, der vor allem in unseren Tagen in Irrationalismus umschlägt, und einem leeren, formalistischen Apriorismus haltlos hin- und hertaumelt, stellt die materialistische Dialektik in steigender Vervollkommenung die in der Wirklichkeit vorhandene unzertrennbare Verbindung zwischen Allgemeinheit und Einzelheit gedanklich wieder her.

Die dialektische Bewegung der Wirklichkeit, so wie sie sich im menschlichen Denken widerspiegett, ist also ein unaufhaltsamer Dreng vom Einzelnen zum Allgemeinen und von diesem wieder zurück zu jenem. Selbstverständlich gibt es Schlüsse, in denen das Besondere nicht die Vermittlung, sondern den Ausgangspunkt oder die Schlüssfolgerung bildet. Das ändert aber an der von uns festgestellten Hauptlinie der wissenschaftlichen Widerspiegetung der Wirklichkeit nichts Wesentliches. Im Alltagsleben ist es selbstverständlich, dass es massenhaft mit der Praxis verbundene, sie vorbereitende oder aus ihr Folgerungen ziehende Denkoperationen gibt, in denen das Besondere als abschliessendes Resultat fungiert. Dazu ist freilich zu bemerken, dass die scharfe und entschiedene – allerdings dialektische Übergänge und Umschläge nicht ausschliessende – Unterscheidung zwischen Allgemeinheit und Besonderheit einerseits. sowie zwischen Einzelheit und Besonderheit andererseits im Alltagsdenken urschen Einzelheit und Besonderheit andererseits im Alltagsdenken ur-

MTA FIL INT.

aprünglich wenig ausgebildet ist. Das Besondere verschwimmt in seiner Bestimming und Grenzsetzung bald mit dem Allgemeinen, bald mit dem Einzelnen. Daher sind auch in der wissenschaftlichen und philosophischen Begriffsbildung die Extreme früher ausgebildet, als die vermittelnde Mitte. Natürlich hat die Differenzierung im wissenschaftlichen Denken wieder differenzierende Folgen auf das Alltæsdenken. auch in Bezug auf das Besondere. Es wäre lächerlich, das Vorhandensein und die Bedeutung des Besondern als Resultat in der wissenschaftlichen Widerspiegelung der Wirklichkeit zu leugnen. Das bedeutet aber noch lange nicht, dass die Hauptlinie der wissenschaftlichen Widerspiegelung nicht doch in der von uns skizzierten Weise laufen würde. Hier handelt es sich um etwas Umfassenderes als die Lehre vom Schluss, worin einzelne Schlüsse und Schlussketten, Einzeluntersuchungen etc. sehr wohl als Vermittlungen figurieren können.

Ohne diese ständig wirksame Spannung der Pole, ohne ständiges dielektisches Umschlagen der vermittelnden Bestimmungen und Zwischenglieder ineinander, ohne ein solches widerspruchsreiches Vereinigen der Pole selbst, kann es keine echte und wahre annäherung an das adäquate Erfassen der Wirklichkeit, kein von der Theorie richtig geleitetes Handeln geben. Daraus folgt auch die dialektische Beziehung zwischen Theorie und Praxis. Einerseits ist die Elementarstruktur dieser Zusammenhänge in der Praxis viel früher vorhanden, wird viel früher praktisch angewendet, als in der Theorie angemessen begriffen und formuliert. Auch der Idealist handelt im praktischen Alltagsleben zumeist so. als ob er Materialist wäre, d.h. er muss – bei Strafe des Untergangs – auf die Wirklichkeit als unabhängig von seinem Bewisstsein reagieren. /Wenn er z.B. über die Strasse geht, handelt er nicht so. als ob die Automobile nur seine Vorstel-

MTA FIL INT.

lungen wären. / Und auch der metaphysisch Denkende wendet im Alltagsleben instinktiv kategoriale Zusamenhänge an, deren theoretische Formulierung er als "abstrusen Unsinn" theoretisch ablehnen würde. /Er gibt z.B. nicht zu. dass die Quantität in Qualität umschlägt. es ist ihm aber keineswegs gleichgültig, ob er reife oder unreife Früchte isst. / Solange jedoch dieser spontanei Materialismus, diese spontane Dialektik, ohne deren praktische Anwendung kein Mensch beben könnte, spontan und unbewusst bleiben, ist ihre Amwendung notwendigerweise fragmentarisch und zufällig und zwar in desto höherem Ausmasse, je weniger sich die Praxis auf die unmittelbaren Gegenstände, Beziehungen und Zusammenhänge des Alltagslebens richtet. In solchen Fällen können die mechanistischen und idealistischen theoretischen Vorurteile die Praxis ausserst ungünstig beeinflussen. Dass also die materialistische Dialektik in ihrer Methode die richtige Beziehung der Menschen zur objektiven Wirklichkeit bewasst macht, schwächt keineswegs die Feststellung ab. dass erst mit ihr eine echte Wissenschaft, eine angemessene theoretische Leitung der Praxis möglich geworden ist. Das Bewasstaschen bedeutet nicht nur eine Ausdehnung des Geltungsbereichs des Wissens auf unsahlbar viele Falle, wo die Spontaneitat total versagen mass, sondern auch dort, wo eine Koinzidenz vorhanden zu sein scheint, handelt es sich nicht um eine bloss quantitative Steigerung: die Möglichkeit, sämtliche, auch die entlegensten Bestimmungen einer Lage richtig aufzudecken, ist ein qualitativer Sprung im Vergleich zum Handeln der Spontageität oder des falschen Bewusstseins.

Die Bewegung vom Einzelnen zum Allgemeinen und umgekehrt wird stets durch das Besondere vermittelt; es ist ein reales
Vermittlungsglied sowohl in der objektiven Wirklichkeit, wie in dem
diese annähernd adäquat widerspiegelnde Denken. Es ist aber ein Ver-

MTA FIL INT. Lukács Árch.

mittlungsglied sehr eigentümlicher Art. Hegel, der zuweilen die "Mitte" des Schlusses ungehörigerweise überspannt einschätzt. mystifiziert und deswegen, wie wir gesehen haben, vom jungen Marx scharf kritisiert wurde, hat zuweilen eine Abnung von der Eigenart der vermittelnden Mitte /des Besondern/. Er sieht nämlich, dass die in der Logik, auch in seiner eigenen, herrschende triadische Struktur sich leicht in einen formalen Schematismus verwandeln könne, dass bei geneuer Analyse mancher Schlussformen keine dreifach, sondern vierfach gegliederte Struktur herauskommt. da statt eiler Negation eine doppelte Negation in der Vermittlung zum Ende angenommen werden muss. 62 /In Bezug auf den Zusammenhang der Negation mit unserem Problem sel erneut auf den berühmten Ausspruch Spinozas über Determination hingewiesen. /Wir glauben nun, dass unabhängig von der Lehre vom Schluss die wir hier nicht zu untersuchen haben, die Bemerkungen Hegels eine richtige Anregung enthalten, insbesondere wenn man die Juadruplizität der Struktur ebenso wen g formalistisch auffasst, wie Hegel hier die Triplizität. D.h. auch in der Vierereinteilung nur eine reine Tendenz, nicht etwas Abschliessendes erblicken, die vermittelnde Mitte mahlenmässig nicht beschränken wollen /auf diese Frage kommen wir bald zurück/. Dass die Triade formell zur Herrschaft gelangt ist. ist trotzdem keineswegs zufällig, da Anfang, Mitte und Schluss die notwendige formale Struktur einer jeden Gedankenoperation beschreiben. Dabei mussjedoch bedacht werden, dass die Beziehung von Form und Inhalt bei Anfang und Schluss eine nahere, konvergierende ist, als bei der Mitte, Diese hat mur formell /und in gewissen Einzelfällen/ einen punktuell fizierbaren Charakter. Sie ist ein zusammenfassender Samueleusdruck für den ganzen Komplex der Bestimmungen, der Anfang und Schluss miteinander vermittelt.

> MTA FIL. INT. Lukács Arch.

Aus unseren früheren Betrachtungen hat es sich bereits erhellt, dass auch Anfang und Schluss /Allgemeinheit und Einzelheit/ keineswegs fixe Punkte im strengen Sinne des Wortes sind, dass die Entwicklung des Denkens und der Erkenntnisse gerade die Tendenz hat, sie immer weiter hinauszuschieben. Wenn wir jedoch die dialektische Bewegung vom Allgemeinen zum Einzelnen und umgekehrt genau betrachten, so müssen wir bemerken, dass die vermittlende Mitte /die Besonderheit/ ebenfalls weit weniger ein fixer Punkt, ein bestimmtes Glied sein kann, auch nicht zwei Punkte oder Vermittlungsglieder. wie Hegel den Formalismus der Triplizität kritisierend sagt, sondern gewissermassen ein ganzes Feld der Vermittlungen. ihr realer und konkreter Spielraum. der je nach Gegenstand oder Ziel der Erkenntnis als grösser oder kleiner erscheint. Die Vervollkommung der Erkenntnis kann diesen Spielraum erweitern, indem sie Momente in den Zusammenhang einbezieht, von denen man früher nicht wusste, dass sie im Verhältnis einer bestimmten Einzelheit zu einer bestimmten Allgemeinheit eine Rolle spielen. Sie kann ihn verengern, indem eine Reihe von vermittelnden Bestimmungen, die bis dahin voneinander unabhängig als selbständig aufgefasst wurden, nunmehr einer einzigen Bestimmung subsumierbar geworden sind.

Es ist sicher kein Zufall, dass die soeben bei Gelegenheit der Hegelschen Triade von uns hervorgehobene Frage gerade in der marxistischen Behandlung der Logik in den Vordergrund gerät. B. Fogarasi wirft sie - ohne sie mit unserem Problem des Besondern in Beziehung zu bringen - als die des "Polysyllogismus" auf und zeigt auf Grund eines grossen, gut ausgewählten und gruppierten Materials, dass sie gerade bei den Klassikern des Marxismus eine grosse Rolle spielt, dass sie gerade zu jenen wichtigen Schritten ge-

hort, mit denen die echt wissenschaftliche Ausbildung und Anwendung der Widerspiegeeungstheorie über die notwendig stärker formal gebundenen Anfangsstadien des logischen Denkens hingusgeht. Fogarasi führt aus: "Die Relation von Primissen und Konklusion, der Schluss als Satz. Urteil, gewonnen aus Sätzen. Urteilen - das ist der bleibende Kern der erlstotelischen Theorie. Jedoch die schematischen Figuren der Syllogistik allein sind nicht geeignet den komplizierten Gang jener Schlüsse, die grosse wissenschaftliche Entdeckungen umfassen und formulieren, zu widergeben. Das bedeutet nicht, dass sie als Sche mata der gedanklichen Widerspiegelung von Zusammenhängen elementaren Charakters falsch oder bedeutungslos wären. Im Gegenteil: sie sind die elementaren Instrumente, Werkseuge des Denkens! Der Unterschied aber zwischen den elementaren Formen und den komplizierte Gedankenginge konzentrierenden wissenschaftlichen Folgerungen ist nicht geringer, als der zwischen den Arbeitsmitteln des primitiven Wenschen, seinen ersten Instrumenten und zwischen den Riesenmeschinen der modernen Grossindustrie. "65

In dem vorangehenden Darlegungen beruft sich Fogarasi mit Recht darauf, wie Stalin die Leninsche Theorie des Imperialismus und der proletarischen Revolution synthetisierend zusammenfasst. Stalin stellt drei "Richtlinien" in Lenins Gedankengungen fest, deren jede je einen grossen Komplex der neuen Tatsachen der imperialistischen Periode auf ihre Gesetzmüssigkeiten und deren Folgerungen prüft, und resümiert die Ergebnisse so: "Diese Schlussfolgerungen vereinigen sich bei Lenin zu der allgemeineren Schlussfolgerung, dass 'der Imperialismus der Vorabend der sozialistischen Revolution ist.". 64

Es 1st ebenfalls kein Zufall, dass Stalin hier

MTA FIL, INV. Lukács Arch.

bei Lenin von "Allgemeiner Schlussfolgerung" als Krönung des ganzen Gedankengebäudes spricht. Dieser allgemeinere Charakter tritt wo möglich noch deutlicher hervor, wenn wir uns unmittelbar dem Aufbau und der Methode von Lenins "Imperialisms" zuwenden. Dieses Werk enthält eine ganze Reihe von Untersuchungen, deren jede dazu bestimmt ist, je eine neue besondere Seite des Imperialismus in ihrer spezifischen Eigenart genau zu erhellen. /Herrschaft der Monopole. Finanzkapital. Parasitismus. Aufgeteiltsein und Kolonialwelt etc. / Diese miteinander eng verbundenen Forschungen summieren sich nun darin, dass der Imperialismus als "höchstes Stadium des Kapitalismus" klar erkannt werden kann. Es entsteht also - gerade infolge der Vertiefung in die besondern neuen Züge des Imperialismus - eine Konzeption des Kapitalismus. die dessen Begriff erweitert und vertieft, die diesen auf eine höhere Stufe der Allgemeinheit erhebt. Die eingehende Behandlung des Besondern ist nur ein Mittel, um diese höhere Stufe der Allgemeinheit zu erreichen.

Welches Gewicht Lenin auf diese zugleich methodologische und inhaltliche Seite der richtigen Erfassung des Imperialismus gelegt hat, zeigt seine Debatte mit Bucharin über das Parteiprogramm im Jahre 1919. Dieser wollte nämlich im Programm die alte Bestimmung des Kapitalismus /aus dem Jahre 1903/ ganz weglassen und als Ausgangspunkt zum Sozialismus sich mit einer Charakteristik des Imperialismus begnügen. Wenn Lenin ihn deswegen vernichtend kritisiert hat.
so ist daraus - für unser jetziges Problem - das Wichtigste, dass er
an der Erweiterung der Allgemeinheit des Kapitalismus /vorimperialistischer Kapitalismus plus Imperialismus/ festhält und nicht gestatten will, dass die besondern Kennzeichen des Imperialismus - besondere Momente innerhalb des Kapitalismus - zu an sich bestehenden All-

MTA FIL. IIIT. L'ukács Arch.

gemeinheiten neben dem Kapitalismus verzerrt werden. Ükonomische Grundlage und politische Folgen dieser Debatte liegen ausserhalb des Rahmens unseres hier zu behandelnden Problems. Wir haben nur so viel festzustellen, dass Lenin es ablehnt, aus noch so wichtigen besonderen Momenten eines einheitlichen Komplexes, dessen Erkenntnis eine bisher nicht wahrgenommene höhere Allgemeinheit ergeben hat, einen neuen allgemeinen Begriff zu machen, das ein Teilgebiet unzulässig verselbständigen würde. Lenin zeigt diese reale dialektische Einheit im erweitert aufgefassten Kapitalismus nicht nur darin auf, dass etwa die Monopole die Konkurrenz - im Gegensatz zur Auffassung der Opportunisten - nicht aufheben, sondern mur modifizieren, ja verschärfen, vielmehr auch darin, dass das revolutionare Stürzen des Imperialismus überall den seine Basis bildenden alten Kapitalismus zum Vorschein bringt: "Ich behaupte, dass die Sache anders steht. Jener Kapitalismus, der 1903 geschildert wurde, bleibt auch 1919 in der proletarischen Sowjetrepublik bestehen, gerade dank der Zersetzung des Imperialismus, infolge seines Zusammenbruchs."65 Weiter sehen wir aus der Untersuchung selbst, wie das Gebiet des Besondern hier eine ganze Welt /eine ganze Periode der Entwicklung/ umfasst, dessen Gesamtheit erst die Basis zur Erweiterung des umfassenderen Allgemeinbegriffs zustandebringt und ihn begründet. Dass das Besondere kein blosses punktuelles Vermittlungsglied einer Triade, sondern eine Art von Vermittlungsfeld zum Allgemeinen /und in bestimmten Fällen zum Einzelnen/ bildet, ist hier klar ersichtlich.

Es ware freilich irreführend, wenn man aus solchen Ausführungen die Folgerung ziehen würde, als handle es sich beim Besondern um eine amorphe, ungegliederte Verbindungsstrecke zwischen Allgemeinen und Einzelnen. Davon ist, wie bereits gesagt, keine Rede.

MTA FIL. INT. Lukács Arch:

Der vermittelnde Spielraum, von welchem wir eben sprachen, ist selbstverständlich gegliedert, jede Etappe, die die Erkenntnis in ihr ins Auge fasst, lässt sich - natürlich auch hier nur annäherungsweise ebenso deutlich bestimmen und fixieren, wie Allgemeinheit und Einzelheit bestimmt und fixiert werden können. Dass in vielen Fällen eine ganze Kette von besonderen Vermittlungsgliedern fixiert werden muss. um Allgemeinheit und Einzelheit richtig miteinander zu verbinden, beinhaltet noch keineswegs einen amorphen Charakter der Besonderheit. Allerdings weist uns schon die Sprache darauf, dass es sich hier um eine weniger eindeutige Bestimmung handelt, als es beim Allgemeinen und Einzelnen der Fall war. Während diese Termini schon sprachlich eine ziemlich exakte Bedeutung haben, ist die des Ausdrucks: Besonderheit ziemlich vieldeutig. Sie bezeichnet ebenso das Auffallende, Hervorragende, Hervorstechende /und zwar sowohl im positiven wie negativen Sinn, wie das Spezifische; sie wird, vor allem in der Philosophie oft als ein Synonim des Bestimmten gebraucht, etc. bieses Schillern der sprachlichen Bedeutung ist kein Zufall, bezeichnet aber ebenfalls nicht eine zerfliessende Formlosigkeit; sie weist nur auf den überwiegend positionellen Charakter der Besonderheit hin, dass sie nämlich eine relative Allgemeinheit dem Einzelnen gegenüber vorstellt und eine relative Einzelheit im Verhältnis zum Allgemeinen. Wie überall. so darf auch hier diese positionelle Relativität nicht statisch. sondern muss als Prozess aufgefasst werden. Schon das bereits hervorgehobene Umschlagen dieser "Mitte" in eines der Extreme zeigt diesen Charakter. Es handelt sich dabei nicht nur darum, dass die Erweiterung und Vertiefung unserer Kenntnisse sehr oft eine Allgemeinheit in Besonderheit verwandelt. Wir haben aber auch gesehen, dass die wirkliche Wissenschaft in bestimmten Fällen gezwungen ist, relative Allgemeinheiten gerade durch das Hervorheben ihres besonderen Charakters richtig zu bestimmen. Man denke an die Bemerkung von Marx über Allgemeinheit und Besonderheit bei Behandlung der historischen Wesensart des Kapitalismus. Es steckt also in der Besonderheit, in der Bestimmung, in der Spezifikation ein Element der Kritik, der nüheren, kongreteren Determination eines Phänomens oder einer Gesetzlichkeit. Es ist eine kritische Konkretisierung durch Aufdecken der realen Vermittlungen nach oben und nach unten in derdialektischen Besiehung in Allgemeinen und Einzelnen. Erst in diesem Sinn wird es nicht mehr missverstanden werden, wenn wir in der Besonderheit mindestens ebenso sehr ein Bewegungsprinzip der Erkenntnis, als eine Etappe, ein Moment des dialektischen Weges erblicken. Das sprachliche Schillern der Wortbedeutung ist also nicht ganz ohne Zusammenhang mit dem logischen Sinn und der methodologischen Funktion der Besonderheit.

Art. derf auch die unsere nicht überspannt und zu einem logischen Herakleitismus verzerrt werden, wie dies zuweilen bei Hegel zeschieht. Denn die vermittelnden besondern Momente heben in Natur, wie in Gesellschaft oft ein - relativ - festumrissenes Sein, eine eigene Gestalt. Man denke an Art. Gattung etc. in der Natur. an Klasse, Schicht etc. in der Gesellschaft, Dem starren metaphysischen Denken damaliger Naturforscher gegenüber hob Engels mit grossem Nachdruck die fliessenden Grenzen, das Ineinander-Übergehen solcher klassifikatorischer Begriffe hervor; er meinte aber natürlich nie, dass damit die besondere Emistenz von Art. Gattung etc. aufgehoben wäre.

Da die Klassifikation notwendigerweise gleich zu Beginn des wissenschaftlichen Denkens auftritt, ist natürlich diese der Anstoss für die Philosophen dazu, sich mit der Kategorie der Be-

> MTA FIL. INT. Lukács Arch:

sonderheit auseinanderzusetzen. Ihre breitere, von uns soeben betrachtete Beteutung setzt jedoch bereits eine ziemlich entfaltete konkrete Inhaltlichkeit des von der Wissenschaft bearbeiteten Stoffes voraus, um die hier wichtigen dialektischen Probleme zur Reife bringen zu können. Es ist deshalb kein Zufall, dass die antike Dialektik, vor allem die der Vorsokratiker, das Ineinander-Umschlagen der Extreme /der Einzelheit und Allgemeinheit/ viel energischer ausgedrückt hat, als ihre Vermittlung durch die Besönderheit. Lenin, der die dialektischen Tendenzen bei Aristoteles eifrig verfolgt hat, stellte sogar dessen Philosophie gegenüber fest: "Und eine naive Verwirrung, eine hilflos klägliche Verwirrung in der Dialektik des Allgemeinen und des Besonderen ..." Es ist also kein Zufall, dass die bürgerliche Philosophie verhältnismässig spät, in der deutschen Klassik, an dieses Problem konkretherantritt. Eine wirkliche Lösung kann auch diese Frage erst im dialektischen Materialismus erhalten.

Es ist aber ebenfalls nicht zufällig, dass die bürgerliche Philosophie, sobald ihre Niedergangstendenzen zur Wirksamkeit gelangen, die Besonderheit wieder "vergisst", sie aus den philosophischen Betrachtungen eliminiert, und nur mit den - verzerrten - Extremen der Einzelheit und Allgemeinheit operiert, Diese Tendenz setzt schon in der Auflösung des Hegelianismus ein. Wir haben sie bereits mit Bezugnahme auf den liberalen Zentrumsmann Rosenkranz erwähnt. Der radikale Linkshegelianer Stirner begnügt sich nicht mit dem einfachen Weglassen der Besonderheit, er eröffnet eine Polemik gegen sie, wobei er die Vieldeutigkeit des Wortes demagogisch auszunützen bestrebt ist. Er ruft pathetisch aus: "Man soll sich nicht für 'etwas Besonderes' halten wie z.B. Jude oder Christ. Nun, ich halte mich nicht für etwas Besonderes, sondern für einzig." Marx entlarvt nicht nur ironisch den Gedan-

MTA FIL. INT. Lukács Arch

kenschwindel Stirners, er enthüllt auch den gesellschaftlichen Hintergrund seiner Demagogie: "Sancho /Stirner G.L./ will bder glaubt vielmehr zu wollen, dass die Individuen rein persönlich miteinander verkehren sollen, dass ihr Verkehr nicht durch ein Drittes, eine Sache vermittelt sein soll. /Vergleich die Konkurrens/. Die s Dritte ist hier das "Besondere' oder der besondere, nicht absolute Gegensatz, d.h. die durch die jetzigen gesellschaftlichen Verhältnisse bedingte Stellung der Individuen zu einender. Sancho will z.B. nicht. dass zwei Individuen als Bourgeois und Proletarier zueinander im 'Gegensatz' stehen, er protestiert gegen das 'Besondere', dass der Bourgeois vor dem Proletarier 'voraus hat': er mochte sie in ein rein personliches Verhältnis treten, als blosse Individuen miteinander verkehren lassen. Er bedenkt nicht, dass innerhalb der Teilung der Arbeit die persönlichen Verhältnisse notwendig und unvermeidlich sich fortbilden und fixieren, und dass darum sein ganzes Gerede auf einen blossen frommen Wunsch herausläuft, den er zu realisieren denkt. indem er die Individuen dieser Klassen vermehnt, sich die Vorstellung ihres "Gegensatzes" und ihres "besondern" "Vorrechts" aus dem Kopf zu schlagen. "68 Marx zeigt, dass Stirner mit dem Besondern die gesellschaftlichen Bestimmungen aus dem Leben der Menschen gedanklich zu entfernen bestrebt ist. dass er auf diese Weise den Klassencharakter der kapitalistischen Gesellschaft wegeskamptiert, dass also der \*radikale' Anarchist zu einem Apologeten des Kapitalismus wird. Eine Ahnliche Tendenz sahen wir schon bei Bruno Bauer /der Mensch als Atom/. und freilich mit ganz anderen Gefühlsakzenten bei Kierkegaard, wo aus der Einzelheit in der Form der Einzigkeit die oberste Wertkategorie wird. die unmittelbar - unter bewasst methodologischen Ausschaltung aller Vermittlungskategorien - mit Gott in Beziehung gebracht werden

soll. Diese Tendenz geht dann durch die genze bürkerliche Philosophie der Niedergangszeit bis zur modernen amerikanischen Semantik durch: überall soll der Mensch als Einzelner begriffen werden, bei Ausschaltung aller Vermittlungen der Gesellschaftlic keit seiner Existenz, bei Entfernen deder vermittelnden Besonderheit.

Aus denselben gesellschaftlichen Gründen, freilich ohne dies so offen auszusprechen, wie Stirner oder Kierkegaard, beginnt in der Logik selbst die Eliminierung des Besondern, als Moment des Kampfes gegen Objektivität. Dialektik und Konkretheit. Trendelenburg, der erste einflussreiche Logiker, der Hegel kritisiert hat, polarisiert ebenfells die Extreme Allgemeinheit und Einzelheit ohne vermittelnde Zwischenglieder. Er polarisiert sie aber nicht mehr als gleichartige Bestimmungen des Seins, beziehungsweise des Denkens, also bei aller Entgegengesetztheit auf gemeinsamenerkenntnistheoretischen Boden: sie erscheinen vielmehr bei ihm als Repräsentanten des Gegensatzes von Denken und Sein, wodurch selbstredend jede Vermittlung von vorneherein erkenntnistheoretisch ausgeschlossen wird. Trendelenburg sagt: "Die Bewegung als lebendiger Grund des Denkens hat den Charakter der Allgemeinheit, während die Bewegung des Seins gebunden und dadurch vereinzelt ist. Daher tragen alle Formen des Denkens die Allgemeinheit als den durchgehenden Grundzug in sich. Das Minzelne wird, wenn es gedacht ist, ein Allgemeines, und den Begriff des Binzelnen selbst fassen wir durch das Allgemeine, indem wir es mit jener allgemeinen Tätigkeit erzeugen und begrenzen."69 Und er fügt bald danach hinzu: "Das Einzelne ist an sich, das dem Denken Inkommensurable..." Trendelenburg spricht diese unüberbrückbare Gegensätzlichkeit von Denken und Sein zwar oft mit vielen abschwächenden Vorbehalten aus, der Sinn seiner Ausführungen ist aber nur allzu deutlich: da das Sein einzeln. das Denken allgemein ist, kann das Denken das Sein nie adäquat ausdrücken. Es muss ein Agnostizismus entstehen. der bereits alle Keime des Irrationalismus in sich birgt. Denn, wenn die Einzelheit völlig denkfremd ist - was kann sie anderes sein, als irrationell? /Es ist kein Zufall, dass Kierkegaard stets eine tiefe Verehrung für Trendelenburg empfand/.

Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, den Weg der bürgerlichen Fhilosophie weiter zu verfolgen. Es ist ohne weiteres evident, dass auf solcher Grundlage entweder eine - freilich schon subjektiv idealistische - "Vergöttlichung des Allgemeinen" erfolgt. oder ein Herabdrücken der Allgemeinheit auf die Rolle eines bloss technisistischen Hilsmittels. Die Mythoslehre der imperialistischen Periode bringt eine eklektische Vermischung beider Gesichtspunkte zustande. Wenn diese Auffassung der Allgemeinheit als blosser Denkbestimmung eine quelle des Agnostizismus ist, so muss auf dem anderen Pol, aus der Auffassung des Seins als reiner Einzelheit der Irrationalismus entspriessen. Und tatsächlich gehen die imperialistischen Philosophen, auch wenn sie bewusster Weise noch keine Irrationalisten sein wollen, diesen Weg: so Windelband mit seiner "idiographischen" Methode, so Rickert mit seiner Konzeption des historisch Einzelnen als das Unteilbare, das "In-dividuum". Bei Windelband und Rickert kommt schon ganz klar die apologetische Tendenz zum Ausdruck, aus der Geschichte jede Art von Gesetzmässigkeit, vor allem die gesellschaftliche zu entfernen. Daraus entsteht auf dem einen Fol eine Irrationalisierung der Geschichte, bei Rickert vorerst als Kanonisieren der Methode Rankes und seiner Schüler, das Ausschliessen aus der Geschichte aller Momente, die über die Einzelheit der historischen Phänomene himausgehen /also aller Besonderheit und Allgemeinheit/. Auf dem anderen Pol die völlig inhaltsentleerten hohl-analogisierenden Allgemeinheiten der bürgerlichen Soziologien /Simmel, M. Weber etc./. Diese Tendenz erhält im Laufe der imperialistischen Periode eine stets
wachsende Verstärkung. Damit verschwindet, nach der kurzen Episode in
der klassischen deutschen Philosophie das Problem der Besonderheit aus
dem bürgerlichen Denken. Mur der dialektische Materialismus vermag
auch diese Frage richtig aufzuwerfen und zu lösen. Die hier entworfene Skizze erhebt keinen Augenblick die Prätension einer Lösung; sie
versuchte bloss die hier auftauchenden wichtigsten Probleme anzudeuten.

## IV.

## Das aesthetische Problem des Besonderen in der Aufklärung und bei Goethe

Es ist bekænnt, dass die eigentliche Theorie der Aesthetik, die wissenschaftliche Formulierung dessen, worin das Spezifische der aesthetischen Kategorien besteht, immer weit hinter der künstlerischen Praxis zurückgeblieben ist. Während bereits auf sehr frühen Entwicklungsstufen der Menschheit vollendete Kunstwerke entstehen, d.h. die Künstler selbst in ihrer Praxis oft mit untrüglicher Sicherheit die aesthetischen Kategorien auffinden, miteinander in Beziehung setzen, auf neue Stoffe anwenden etc., ist die theoretische Fassung dessen, was in der Kunst längst verwirklicht ist, primitiv, schematisch, ja geradezu irreführend. Man vergleiche etwa, um ein einfaches, aber desto anschaulicheres Beispiel zu geben, die antiken Kunstanekdoten /Zeuxis und Parhasius, Pygmalion etc./, mit der Praxis selbst; hier ein vollendeter Realismus, der sich vom abstrakten Formalismus und vom erdgebundenen Naturalismus mit gleicher nachtwandlerischer Sicherheit entfernt hält, dort die grobe Täuschung, die Ver-

MTA FIL. INT. Lukács Arch.

wechselbarkeit des Kunstwerks mit dem Naturmodell als Kriterium des höchsten künstlerischen Gelingens. Aber selbst bei Denkern wie Flaton, - der, beilaufig gesagt, in seinen frühen Dialogen ein grosser Künstler ist - tauchen die banausisschsten naturalistischen Einwinde gegen die Kunst auf. Es gehört nicht in den Kontext dieser Arbeit, zu untersuchen, was der kulturphilosophische Hintergrund solcher Argumentationen ist; dieser kann unabhängig von der aesthetischen Richtigkeit sehr wesentliche Momente der Kritik enthalten. Hier kommt es für uns allein darauf an, ob und wie weit das theoretische Nachdenken über die Kunst dessen aesthetisches Wesen aufzudecken geeignet ist. Und es ist klar ersichtlich, dass Platon, der als erster die naive und selbstverständliche Auffassung der Kunst als Abbildung der Wirklichkeit philosophisch auf den Begriff zu bringen versuchte, auch der erste ist, der sie bedingungslos der philosophischen Verallgemeinerung unterordnet. Aus dieser Position folgt die platonische Hierarchie von Schaffen /Schöpfer/, nachahmender Idee /Verfertiger/ und Nachahmen der Nachahmung /Kunst/. Dabei ist zu bemerken, dass es bei Platon um eine Kritik, um ein philosophisches Verwerfen der Kunst auch auf dem höchsten Niveau ihrer Gestaltungsfähigkeit handelt, nicht etwa um eine Kritik des Naturalismus. Platon war Zeitgenosse und Kenner der griechischen Kunst und Literatur in ihrer höchsten Blüte. Es folgt aber aus seinem rückwärtsgewandten extremen Idealisms, dass in seinen Augen auch die vollendet gestaltende, klassische Künstlerische Form an dem Wesen der Wirklichkeit vorbeigehen muss und damit philosophisch betrachtet auf das gleiche Niveau herabsinkt, das das naturalistische Kopieren der Unmittelbarkeit einnimmt. Er frägt im letzten Buch des "Staates" in Bezug auf die Malerei: "Mun überlege auch das: welchem Zwecke dient denn die Malerei im einzelnen Falle? Will sie das wesenhafte Sein

der Dinge, so wie sie sind, nachahmen, oder ihre Erscheinung, so wie sie dem Auge scheint? Ist sie Nachahmung der Erscheinung oder der Wahrheit?" Platon bejaht natürlich das erstere. Es ist klar, dass damit alles verworfen wird, was durch die Formen der Kunst, als Formen der abzubildenden Wirklichkeit, die Kunst gerade zur Kunst macht. Aristoteles hat dies genau empfunden, und in seiner "Poetik", ohne sich ausgesprochen darauf zu berufen, gegen diese platonische Ansicht polemisiert.

Methodologisch angesehen steckt hinter dieser Rückständigkeit der aesthetischen Theorie /natürlich nicht nur der Griechen/ ein grosser fruchtbarer und wahrer Gedanke: das Festhalten daran, dass die Kunst, ebenso wie die Wissenschaft, wie das Denken des Alltagslebens eine Widerspiegelung der objektiven Wirklichkeit ist. Wird dieser Standpunkt verlassen, wie dies in der bürgerlichen Aesthetik der Niedergangszeit nur allzu oft geschieht, so werden alle Wurzeln der Kunst aus dem Boden ihres Wachstums und ihrer Wirksamkeit herausgerissen. Der Schein der Eigenart und Selbständigkeit, die ihr auf diese Weise zugesprochen wird, entstellt Gehalt und Form der Kunst so drastisch, dass eine solche Erklärungsweise vom wahren Wesen des Aesthetischen sich noch weiter entfernen muss, als jene, die die Unterschiede zu den sonstigen Arten der Widerspiegelung der Wirklichkeit verwischen. /Wir haben in diesen Betrachtungen bei Behandlung der "Kritik der Urteilskraft", obwohl diese selbstredend die Kunst lange nicht so radikal, wie die dekadent bürgerlichen Theorien, in ein isolierendes Glashaus versetzt, diese Konsequenzen gestreift./

Es ist daher verständlich, dass die Aesthetik aufsteigender Geschichtsetappen vor allem den ersten Weg gegangen ist. Ohne auf die Details dieser Entwicklung auch nur andeutend eingehen

> MTA FIL. RIT. Lukács Arch.

zu können, muss bemerkt werden, dass solange das Wahrheitskriterium der künstlerischen Gestaltung als wissenschaftliche Allgemeinheit fixiert wird, dabei - auch wenn die Denker bewusst das Gegenteil anstreben - aus der Kunst bestenfalls eine eigenartige, zuweist eine weniger vollkommene, jedenfalls aber eine wissenschaftsartige Widerspiegelung der objektiven Wirklichkeit wird. In der Hierarchie des sich vervollkommenden Wissens muss dann die Kunst auf einer vorbereitenden Stufe stehen bleiben: so bei Leibniz und sogar im System Hegels. Wo aber diese Hierarchie umgedreht wird, wie beim jungen Schelling, entsteht daraus nicht eine adäquatere Erkenntnis des Aesthetischen, sondern bloss dessen irrationalisierende Mystifizierung, Wenn nun dadurch in der Richtung "nach oben", in Bezug auf Verallgemeinerung die Grensen zwischen theoretischer und gesthetischer Widerspiegelung verschwimmen /natürlich nur im Denken über die Kunst, nicht in der Kunst selbst/, so missen sie dementsprechend auch "nach unten" verschwimmen, in der Theorie der Abbildung der sinnlichen Unmittelbarkeit und Einzelheit /ebenfalls nur im bewusstseinmässigen Reflex. nicht in der künstlerischen Praxis/.

Schon dieses mehr als kursorische Situationsbild zeigt, wie stark diese Problematik der gesthetischen Theorie mit
unserer Frage, mit der der Besonderheit zusammenhängt. Es ist aus unseren früheren Darlegungen bekannt, wie spät sich in der Philosophie
eine Klarheit über diese Frage herausgebildet hat; wir haben dabei
auch auf die Leninsche Kritik von Aristoteles hingewiesen. Wir können
auch hier unmöglich auf die historischen Details eingehen. Es sei nur
kurz bemerkt, dass die Vernachlässigung, die Nicht-Ausbildung der Kategorie der Besonderheit bei einem Dialektiker vom Range des Aristoteles keineswegs ein persönliches Versagen bedeuten kann, sondern das

Auftauchen einer von der gesellschaftlich-geschichtlichen Entwicklung gesetzten Schranke. Marx hebt wiederholt die Genialität von Aristoteles auch in dem Erfassen ökonomisch-sozialer Probleme hervor. Aristoteles hat nicht nur den Warenaustausch, sondern sogar das Wertverhältnis und den Wertausdruck philosophisch analysiert. Er hat richtig begriffen, dass der Tausch verschiedene Qualitäten in das Verhältnis einer gewissen Gleichheit setzt. zwischen ihnen eine Kommensurabilität statuier "Hier aber stutzt er und gibt die weitere Analyse der Wertform auf." Aristoteles sieht sogar in der von ihm selbst festgestellten Gleichheit "etwas der wahren Natur der Dinge Fremdes."5; d.h. eine nicht naturhafte, sondern rein gesellschaftliche Bestimmung. In seiner weiteren Analyse zeigt jedoch Marx, dass Aristoteles darum nicht bis zum Wertbegriff vorzudringen in der Lage war, weil er, als Denker einer sklavenhalterischen Gesellschaft, unmöglich in der Arbeit die zentrale Kategorie der Okonomie erblicken konnte. Dieselbe Schranke bei einem ebenfalls genialen Anlauf zeigt Aristoteles in der Unterscheidung von Okonomik und Chresmatik. Erstere bezeichnet in seinem System eine Produktion für den eigenen Bedarf; eventuell auch Tauschakte, deren Zweck die eigene Konsumption ist, mitinbegriffen. Die zweite den eigentlichen Warenverkehr, die Geldwirtschaft. Aristoteles ist jedoch nicht imstande. die zweite Form aus der ersten sozial und historisch herauswachsen zu lassen. Er verurteilt die Chreswatik, und seine Darstellung bleibt beim Fixieren des Gegensatzes stehen. 4 Diese - durch seine ökonomische Formation verursachte - Schranke hat zur Folge, dass ihm die Einsicht in die Dialektik der gesellschaftlichen Bestimmungen, die wir bei Hegel begbachten konnten. versperrt bleibt. Insbesondere kann die Besonderheit keine derart selbständige Form und derart entfaltete Funktionen erhalten, wie bei Hegel. Natürlich taucht auch bei Aristoteles immer

MTA FIL. INT. Lukács Arch. wieder die Kategorie der Besonderheit auf; so betrachtet er 2.B. das Gesetz als das Besondere, das Naturrecht als das Allgemeine. Solche vereinzelte Feststellungen haben aber keinen wirklichen Einfluss auf die Dialektik der Besonderheit, deren Eutfaltung in seinem System nicht möglich ist. Das Besondere wird in vielen Fällen vom Allgemeinen verschluckt, noch öfter, als Gegensatz zum Allgemeinen mit dem Einzelnen verschmolzen.

Diese grundlegende Struktur des Systems wirkt sich natürlich auch in der Aesthetik aus. Aristoteles hat der ganzen Entwicklung der Aesthetik einen dauernd heilsamen Impuls gegeben. indem er einerseits die Widerspiegelung der objektiven Wirklichkeit und nicht der Ideen, wie im Neuplatonismus, energisch in ihren Mittelpunkt rückte. Andererseits aber und gleichzeitig diese Widerspiegelung energisch von der bloss mechanischen Kopie der Wirklichkeit abgrenzte. Es ist sein unauslöschbares Verdienst, dass die spezifische Verallgemeinerung, die in der dichterischen Abbildung der Wirklichkeit vor sich geht, von ihm zum erstenmal klar formuliert wurde. Aristoteles sieht gerade darin Wesen und Wert der Dichtung. Wenn er die Tragodie für philosophischer erklärt als die Geschichtsschreibung /die sich damals noch nicht vollständig von der künstlerischen Literatur getrennt und sich als eigne Wissenschaft konstituiert hat/. so bezieht sich dies gerade auf den Ausdruck einer höheren Verallgemeinerung. Bat damit Aristoteles die Grenze zwischen wahrhaft aesthetischer Abbildung der Wirklichkeit und naturalistischer Nachghmung der blossen Einzelheit, des blossen Hier und Jetzt scharf gezogen, so verwischt gerade die Zentralstelle, die die Kategorie der Allgemeinheit bei dieser seiner theoretischen Operation einnimmt, wieder die Grenze zwischen wissenschaftlicher und künstlerischer Verallgemeinerung. Die auf ihn folgende Aesthetik geht nicht über eine Interpretation dieser Allgemeinheit hinaus und versucht nun unter Beibehaltung dieser Bestimmung zu einer Konzeption des spazifisch Künstlerischen vorzustossen.

So interessant es wire, wissen wir uns sogar das Skizzieren dieser Entwicklung versagen. Um eine klarere Fassung unseres Froblems zu erreichen, wollen wir hier bloss ein bekanntes Beispiel herausgreifen, in welchem die Problematik dieser Bestimmung klar zum Ausdruck kommz. Wir meinen die Auseinandersetzung Lessings mit Diderot und Hurd in der "Hamburgischen Dramaturgie", Sie ist darum besonders charakteristisch, weil zur Zeit dieser Diskussion gene gesellschaftlichen "Daseinsformen, Existenzbestimmungen" /Marx/, deren In-den-Vordergrund-Treten für die Philosophen die Besonderheit zu einer wichtigen Frage gemacht hat. in steigendem Masse die künstlerische Froduktion und ihre Theorie zu beeinflussen begannen. Die gesellschaftliche Determiniertheit der menschlichen Handlungen und Charaktere wird immer bewusster, Umfang und Art ihres Einflusses auf Taten und Schicksale immer komplizierter. Die Beziehung zwisch en dem Individuum und seiner sozialen Lage /Stand. Klasse/, zwischen öffentlichem und privatem Leben der Menschen erhalten neue, verwickeltere und vermitteltere Bestimmungen. /Wir haben in früheren Zusammenhangen auf die betontere Rolle des Zufalls in der Klassenzugehorigkeit des einzelnen Menschen im Repitalismus bereits hingewiesen. / Die Wirkung dieser objektiv gesellschaftlichen Lomente wird subjektiv noch dedurch gesteigert, dass die Ideologen des aufsteigenden Bürgertums diese neuen Phanomene vom eigenen Klassenstandpunkt - polemisch gegen die Erklarungsweisen der bisher herrschenden Schichten - zu interpretieren versuchen. Vieles, was die Kunst der Antike, des Feudalismus und

MTA FIL. INT.

moch des Feudalabsolutismus als selbstverständlich, als an sich, unmittelbar evident an den gesellschaftlichen Beziehungen der Menschen,
an ihrer gesellschaftlichen Bedingtheit einfach hinnahmen, erscheint
jetzt für Kunst und Mesthetik als einer besonderen Begründung bedürftig.

Wie auf den meisten Gebieten der sich formenden progressiv bürgerlichen Ideologie war auch hier Diderot bahnbrechend dafür. dass die Probleme der neuen Wirklich keit künstlerisch wie aesthetisch eine energisch vorwärtsweisende Formulierung erhielten. Seine Fassung der Frage ist sehr kühn: das neue Drama soll nicht Charaktere auf die Bühne stellen, sondern das, was er "conditions" nennt. Damit ist ein für uns äusserst wichtiges Motiv angeschlagen. Wenn Lessing die diesbezüglichen Aeusserungen Diderots, die des mit Diderot polemisierenden Palissots, die Hurds analysiert, zeigt es sich, dass die einander oft scharf widersprechenden Anschauungen eines gemeinsam haben: alle wollen in der künstlerischen Schilderung des Menschen ihrer Gegenwart über das bloss Individuelle, das das Moment der gesellschaftlichen Bestimmtheit unmittelbar, implicit-immanent in sich fasst, hinausgehen. Diderot konkretisiert an einer anderen Stelle die Frage in Bezug auf Inhalt und Form der Kunstgattungen dahin, dass die Tragodie Individualitäten gestaltet, die Komodie dagegen die Darstellung zum Ziele hat, was er mit "espèces" bezeichnet. /Aus dem Kontext seiner Ausführungen erhellt es sich. dass er hier ungefähr das meint, was eine entwickeltere Terminologie mit Typus bezeichnet. / Dabei ist es für uns besonders interessant, dass nach Diderot das bürgerliche Drama, das "genre sérieux", also die Kunstform, die er theoretisch, praktisch zu begründen unternimmt, in der Mitte zwischen Tregödie und Komödie stehen, d.h. das rein Ty-

> MTA FM. INT. Lukács Arch

pische in der Richtung einer Annaherung an das Individuelle verwirk-Lichen soll.

In allen diesen Betrachtungen können wir das Ringen um eine neue Aesthetik wahrnehmen, die die infolge der übermässigen Verallgemeinerung ins Falsche verwandelten Extreme, das bloss Individuelle und das abstrakt Allgemeine überwinden und ein neues tertium datur an ihre Stelle setzen will. Diderot kritisiert dieses abstrakt Allgemeine vor allem in Bezug auf die Allgemeinheit der komischen Typen: seiner Ansicht nach ist der Held in Molieres "Geizigen" nicht ein noch so geiziger Mensch, sondern der Geiz. Die Einführung der "conditions" in die dramaturgische Praxis betrachtet er als ein wichtiges Mittel zur Überwindung einer derartigen abstrakten Allgemeinheit. Hier tauchen bereits wichtige Momente einer ins Konkrete führenden Dialektik auf. so in erster Reihe der ständig wechselnde Charakter der "conditions": "Denken Sie daran", sagt Diderot, "dass sich jeden Tag neue "conditions" bilden." Er sieht in der Einführung dieser neuen Lebensinhalte ein Prinzip, das nicht nur die Umrisse des dramatischen Aufbaus, sondern auch die ganze Detailausführung umzuwälzen berufen ist. Ich führe nur ein Beispiel für die Umgestaltung der Charakterisierungstechnik an: "Vor allem soll man seine Gestalten nicht mit Geist ausstatten, man muss sie in Situationen versetzen, die ihnen Geist geben ... " Und Diderot geht soger so weit. dass er gelegentlich in der Einheit der Charaktere eine bloss Chimere erblickt. 7

Trotz all dieser äusserst energischen und originellen Vorstösse in wichtigen Einzelfragen führt Diderots noch nicht
wirklich entfaltete, noch nicht genügend konsequente Dialektik bei
Behandlung der zentralen Probleme doch wieder zur abstrakten Allge-

MTA FIL. INT. Lukács Arch.

meinheit zurück. Dies zeigt Lessing sehr deutlich bei der Untersuchung der Kritik von Palissot an Diderots Behauptungen. Lessing meint, die grosste Schwäche Diderots - in der Theorie, wie in der Praxis sei. dass das so scharf betonte Hervortreten der "conditions" zur Konzeption der sogenannten vollkommmenen Charaktere führt. Diderot geht richtig davon aus, dass jeder dramatisch gestaltete Charakter sich mit seinen "conditions" in voller Übereinstimmung befinden muss. Da jedoch diese als Harmonie im wortlichen, nicht im widerspruchsvoll dialektischen Sinn gefasst wird, muss daraus die Forderung der vollkommenen Charaktere entspringen: "Die Personen seiner Stände" sagt Lessing "wurden nie etwas Ameres tun, als was sie nach Fflicht und Gewissen tun müssten; sie wirden handeln völlig wie es im Buche steht. Erwarten wir das in der Komödie? ... Die Klippe der vollkommenen Charaktere scheint mir Diderot überhaupt nicht genug erkundigt zu haben. In seinen Stücken steuert er ziemlich gerade darauf los. und in seinen kritischen Seekarten findet sich durchaus keine Warmung davor. Vielmehr finden sich Dinge darin, die den Lauf nach ihr hin zu lenken raten. "10

beit, die Diderot gerade überwinden möchte. Lessing sieht klar, dass dieses Hindernis nur mit Hilfe der dialektischen Widersprüchlichkeit genommen werden kann. Indem er in seinen unmittelbar anschliessenden Betrachtungen auf die weitere, ebenfalls aus der Harmonie entstammende Forderung Diderots, dass bei den Charakteren nicht der Kontrast, sondern die blosse Verschiedenheit das herrschende Prinzip sein soll. zu sprechen kommt. sagt er: "Auch ist es gewiss, dass die Charaktere, welche in ruhigen Gesellschaften bloss verschieden scheinen, sich von selbst kontrastieren, sobald ein streitendes Interesse sie in Be-

MTA FIL. INT.

wegung setzt. "11 Hier deutet Lessing bereits ziemlich klar an, wie die u beabsichtigte Allgemeinheit Diderots zu überwinden sei, nazlich durch die Konkretisierung der in den "conditions" enthaltenen Widersprüche, die, wenn die Wirklichkeit sich verändert, aus ihrer Latenz heraustreten, explizit werden. Hier zeigt sich aber die von uns früher festgestellte Diskrepanz zwischen ästhetischer Theorie und künstlerischer Praxis; Lessing bleibt hier bei dieser geistvollen Anregung stehen, um, wie wir sehen werden, theoretisch ebenfalls. freilich in differenzierterer Weise als Diderot, bei den Antinomien der Allgemeinheit in der Aesthetik zu landen. Dagegen gehen seine besten Dramen in der praktischen Antfaltung der Widersprüche der widersprüchsvoll konkreten Bestimmungen /der konkreten Besonderheiten/ entschieden über Diderot binnus.

Natürlich gibt es bei Lessing auch einen theoretischen Fortschritt Diderot gegenüber. Lessing kritisiert die als grundlegend gedachte These Diderots, dass die Tragodie Individuen, die Komödie dagegen Arten /reine Typen/ gestalte. Er geht dabei auf den von uns schon angeführten Vergleich von Aristoteles zwischen Drama und Geschichte zurück. Aber auch hier entsteht in der Zentralfrage keine wesentliche Klärung, weil in Lessings Darlegungen Einzelheit und Besonderheit nur als Gegenbegriffe zur Allgemeinheit gebraucht werden, ohne dass ihre Verschiedenheit. ja Entgegen esetztheit die aesthetische Theorie bereichern oder befruchten kömnte. Jedenfalls ist es aber ein Fortschritt, dass Lessing – sich auf Aristoteles stützend – den Diderotschen Unterschied zwischen tragischen und komischen Charakteren nicht anerkennt: "Die Einen sowohl als die Anderen, und selbst die Personen der Epopöe nicht ausgeschlossen.

MTA FIL. INT. Lukács Archi te. sondern so wie ein Jeder von ihrer Beschaffenheit in den nämlichen Umständen sprechen oder handeln würde und müsste. "12 Hier ist
es klar ersichtlich, dass bessing um eine ästhetische Mitte zwischen
Einzelnen und Allgemeinen /um das Besondere/, um die aesthetische
Bestimmung des Typischen ringt.

Der Theoretiker Lessing will aber hier doch nicht über Aristoteles hinausgehen. Er bleibt bei dessen Gegenüberstellung der Allgemeinheit und Einzelheit der Charaktere stehen, woraus notwendig erfolgt, dass er das Typische in den Charakteren nur in der Form der unmittelbar gemeinsamen Züge theoretisch zu erblicken vermag. Wenn er gegen Daciers falsche Aristoteles-Auslegung polemisiert, kommt es bei ihm doch nur darauf an. dass bei aller Bestimmung der Charaktere als Einzelne /Namengebung bei Aristoteles/ die dramatische Gestaltung "nicht auf das Einzelne dieser Personen, sondern nur auf das Allgemeine derselben gehe."13 Wieder, wie auch stellenweise Diderot, streift Lessing, wo die Theorie sich enger mit der dramaturgischen Fraxis berührt, eine konkretere Auffassung, die über die - sozusagen generell, universale - Allgemeinheit hinausgeht, und die spezifisch dichterische Verallgemeinerung zu formulieren sucht. "Denn ihnen zufolge" wendet er gegen Dacler und Curtius ein "würden es nur personifierte Charaktere sein, welche der Dichter reden und handeln liesse, da es doch charakterislerte Personen sein sollen."14 /Es ist klar, dass Lessing hier bei dem Ausgruck "Charak-'tere" an allgemeine Typen, wie man sie z.B. bei La Bruyere und überhaupt bei den Moralisten des 17./18. Jahrhunderts findet, denkt. also such hier an eine Art der wissenschaftlichen Allgemeinheit. / Um das Problem in seiner ganzen Breite und Tiefe behandeln zu können, zieht

MTA FIL. INT.

Lessing die Darlegungen des englischen Aesthetikers Hurd ebenfalls heran. Auch dieser geht davon aus, dass die Gestalten der Komödie einen generellen, die der Tragödie einen partikularen Charakter zeigen. Hurds Ausgangspunkt ähnelt in dieser Hinsicht sehr dem Diderots; auch er polemisiert gegen Molières Typengestaltung in ungefähr derselben Richtung, nur künstlerisch etwas differenzierter, denn er vermisst bei Molières "einfacher unvermischten Leidenschaft" jene "Lichter und Schatten", die eine Gestalt wirklich lebendig machen; es kommt nach Hurd, auf die Darstellung einer "herrschenden Leidenschaft" in ununterbrochener Vermischung mit verschiedenen anderen Leidenschaften. 15 Noch weiter geht er beim Aufsuchen der Allgemeinheit als eigentliches künstlerisches Kriterium der particulären Charaktere in der Tragödie. Ein solches Kriterium der Wahrheit kann nur die Allgemeinheit ergeben. Die Wahrheit kann auch dann verfehlt werden, wenn in der Besonderheit ein Einklang mit der Wirklichkeit erzielt wird; die richtige Wiedergabe der Besonderheiten führt zu nichts, wenn "die allgemeine Idse der Gattung" verfehlt wird. 16 Es ist nun sehr interessant, wie Hurd den bekannten Vergleich von Aristoteles zwischen Sophokles und Buripides auslegt. Aristoteles betont. Sophokles hatte die Menschen so geschildert, wie sie sein sollen, Euripides, wie sie wirklich sind. Der Gegensatz ist hier zwischen Laealisieren und Realismus /eventuell Naturalismus/; das Schaffen misst sich im ersten Fall an einem Ideal oder Sollen, im zweiten an der Wirklichkeit selbst, Einerlei, ob dieser Ausspruch des Aristoteles den Unterschied zwischen den beiden grossen Tragikern aesthetisch adaquat ausgedrückt hat, jedenfalls interpretiert ihn Hurd sq. dass er ein jedes Sollen vollständig ausschaltet. Es sind zwei verschiedene Verhaltungsweisen zur Realität selbst, die miteinander verglichen werden. Der mitten im

Leben stehende, praktisch erfahrene Sophokles geht über die "enge Vorstellung" der Einzelheit hinaus, er erweitert jeden Charakter "in einen vollständigen Begriff des Geschlechts", während der vom Leben weiter entfernte "philosophische Euripides" seinen Blick auf das Einzelne richtet, "das Gesclecht in das Invididuum" versenkt, wodurch seine Charaktere zwar "natürlich und wahr" werden, sie entbehren jedoch mitunter "die höhere allgemeine Aehnlichkeit", die zur poetischen Wahrheit erforderlich ist. 17

Es ist hier noch deutlicher, als bei Diderot sichtbar, dass die Aesthetik des 18. Jahrhunderts immer energischer bemüht ist, über den aristotelischen Kriteriumsbegriff der Allgemeinheit hinauszugehen; allerdings nie in der Form eines Bruchs mit ihm oder einer prinzipiellen Kritik seiner Auffassung, sondern bloss als Versuch einer Auslegung des von ihm wahrhaft Gemeinten. Die Schwierigkeit, die dabei in ihren Gedankengängen immer wieder sichtbar wird, besteht, kurz gefasst, darin, dass der Begriff des Typischen, um dessen aesthetische Formulierung sie ringen, einerseits wirklich eine Verallgemeinerung der einzelnen Phänomene des unmittelbaren Lebens beinhaltet, andererseits jedoch, sobald er nicht als Proæss der Verallgemeinerung, sondern als existierende Allgemeinheit, gefasst wird, das künstlerisch Typische eher verdunkelt als erklärt,

Hier tritt, den herangezogenen Autoren allerdings weitgehend unbewusst, der Unterschied zwischen wissenschaftlicher und aesthetischer Widerspiegelung bereits deutlich hervor. Denn es ist ohne weiteres evident, dass etwa für die Zoologie ein einzelnes Tier desto typischer ist, je mehr an ihm die wirklichen allgemeinen Merkmale seiner Gattung unmittelbar sichtbar werden. Wie ist jedoch jene "Gattung" zu fassen, der die "Elektra" des Sophokles mehr entspricht.

als die des Euripides? Hurd hat in seinen Einzelanalysen ein sehr deutliches Gefühl dieser Schweerigkeit. Er betont das, was er bei Molière als abstrakte Allgemeinheit der Charakterisierung empfindet; er kritisiert bei Euripides die allzugrosse Annäherung an das Einzelne. Wenn er aber zu dem Punkt gelangt, wo er die echteste Verwirklichung des Typischen erblickt, zu den Tragödien von Sophokles, so ist er nicht imstande sein richtiges kritisches Urteil mit einer entsprechenden richtigen aesthetischen Theorie zu unterbauen.

Die Quelle dieser Zweideutigkeit liegt offenbar. ebenso wie bei Diderot, in dem noch nicht dialektisch gefassten Begriff der Gattung. Solange diese ausschliesslich im Binne der klassifizierende . noch nicht evolutionistischen Naturwissenschaft gefasst und unverendert auf das Menschengeschlecht angewendet wird, ist ein dialektisches Verhaltnis zwischen individuallen Menschen und Menschengeschlecht/Gattung/ gedanklich nicht zu fassen. Erst, wie wir früher gezeigt haben, die Entstehung er fersten Evolutionslehren, unterstützt von den durch die Erfahrungen der französischen Revolution vertieften Erkenntnissen über Struktur und Strukturwendlung der Gesellschaft, schafft hier eine gedankliche Basis, Nur um diese Lage zu be-Leuchten, seien einige Bewerkungen Balsacs, der sich dabei ausdrück-Lich suf die Debatte zwischen Geoffroy de Saint Hilaire und Cuvier. sowie auf ihre Bewertung durch Goethe beruft, angeführt: "Die soziale Stellung ist Zufällen unterworfen, wie die Natur sie sich nicht erlaubt. denn sie ergibt sich aus der Natur plus der Gesellschaft. Die Schilderung der sozialen Arten umfasste also zumindesten das Doppelte der tierischen Arten, wenn man nämlich auch nur auf die beiden Geschlechter Rücksicht nahm. Schliesslich spielen sich zwischen den Tieren wenig Drahaen ab; nie gerät Verwirzung unter sie; sie stellen sich

gegenseitig nach, das ist alles. Auch die Menschen stellen sich freilich gegenseitig nach, aber ihre mehr oder minder grosse Intelligenz macht den Kampf ganz bedeutend komplizierter... so steht es fest, dass der Krämer manchmal Pair von Frankreich wird, während der Adelige zuweilen in die letzte soziale Reihe zurücksinkt. "18 Weil Hurd einen derartigen dialektischen Begriff von der Beziehung zwischen Gattung und Individuum nicht hatte und nicht haben konnte, muss auch er beim alten Begriff der Allgemeinheit seine Zuflucht suchen, ohne imstande zu sein, diesen Begriff auf die spezifischen Probleme der Aesthetik entsprechend spezifizieren zu können. Aus diesem unbewusst duplizierten Gebrauch des Begriffs der Allgemeinheit, nämlich bewusst in einer theoretisch-wissenschaftlichen, instinktiv, bei jeder konkreten Anwendung in einer geahnt-aesthetischen Bedeutung, erhält dieser Begriff eine schillernde, schwer fassbare Mehrdeutigkeit.

Es zeugt für den hohen theoretischen Sinn Lessings, dass er die hier auftauchende Schwierigkeit klar erfasst und mit rück sichtbloser Offenheit ausspricht. Seine Kommentare zu Diderot und insbesondere zu Hurd beweisen, dass er mit ihren konkreten Analysen auf weiten Strecken genz einverstanden ist. Wenn er jedoch die Diskussion zusammenfasst, kommt er zu einer äusserst interessanten und wichtigen Feststellung: "das Wort allgemein wird offenbar darin in einer doppelten und ganz verschiedenen Bedeutung genommen. Die eine, in welcher er Hurd und Diderot von dem tragischen Charakter verneinen, ist nicht die nämliche, in welcher es Hurd von ihm bejaht". Lessing konkretisiert nun seine Kritik an der Zweideutigkeit dieser Terminologie dahin, dass die Allgemeinheit hier in zwei radikal verschiedene Bedeutungen gebraucht wurde. Erstens als "überladenen Charakter", zweitens als Durchschnitt, als "gewöhnlichen" Charakter. Er gibt Hurd Recht, dass

Aristoteles die Allgemeinheit im zweiten Simme gebraucht hat. /Rier ist das Irreführende der philosophischen Allgemeinheit für die Aesthetik klar sichtbar. Es mag von den Voraussetzungen des Aristoteles ausgehend, theoretisch notwendig gewesen sein, dass der Ausdruck Allgemeinheit diesen Sinn erhielt, er konnte aber unmöglich ernsthaft gemeint haben, dass die Helden der griechischen Tragodien Durchschnittsmenschen gewesen sind. / Lessing wirft für die Charektere der Dramen mit Recht die Frage auf: "Wie ist es möglich, dass er zugleich überladen und gewöhnlich sein kann?" Er begnügt sich aber mit diesem Aufzeigen der Schwierigkeit, der Antinomie, die in dem Begriff der Allgemeinheit für die Dramaturgie /für die Aesthetik/ enthalten ist, eine Lösung zu geben lehnt er ab.

So endet diese wichtige Debatte über das Typische, d.h. über die zentrale Frage der realistischen, der künstlerischen Gestaltung in der Literatur /Hurd versucht die hier auftauchenden Prinzipien auch auf die Malerei anzuwenden/ mit dem klaren Aussprechen einer unauflösbaren Antinomie. Denn es ist klar, dass Diderot. Hurd und Lessing das Gesetz der Typengestaltung suchen, und zwar. obwohl Hurd und Lessing sich ununterbrochen auf Aristoteles berufen. unter den spezifischen Bedingungen der entstehenden bürgerlichen Gesellschaft. Sie erkennen, dass es sich keinesfalls um die einfache Nachahmung der Natur handeln kann, um das Abbilden der einzelnen Züge in ihrer Einzelheit. Sie sehen also die Notwendigkeit der künstlerischen Verallgemeinerung klar. Diese Tendenz mündet aber, wenn sie als Begriff der Allgemeinheit fixiert wird, in der Antinomie des Überladenen und des Durchschnittlichen. Es ist naheliegend - und auch nicht völlig unrichtig - hier eine gesthetische Parallelerscheinung zu den theoretischen Antinomien Kants zu erblicken. Umso mehr, als die phi-

losophische Grundlage der Antinomik in beiden Fällen die gleiche ist: das Versagen gener Begriffsbildung in Bezug auf das Besondere, die sich auf die Praxis der bloss klassifikatorischen Naturwissenschaften stützt vor den neuen Problemen der Periode, vor jenem theoretischen Grundprob-Lem der Aesthetik, das die gesellschaftliche Entwicklung in den Vordergrund der Aktualität geschoben hat. Aber der Unterschied ist doch wesentlicher als die Verwandtschaft. Denn Kant fiziert seine Antinomien als die Grenzen "unserer" Erkenntnisfähigkeit, während Lessing freilich in seiner dichterischen Fraxis, nicht in seinen theoretischen Erwägungen - weit über diese Antinomien hinausgeht. Tellheim. Nathan. der Klosterbruder, der Prinz. Orsina etc. sind Typen im aesthetischen Sinne des Wortes, weder durchschnittliche, noch überladene Charaktere, Als Dichter weiss Lessing sehr genau, dass die Einheit der Charaktere eine dialektisch bewegte Einheit ihrer wesentlichen /sozialen, wie individuellen/ Bestimmungen ist. Die Verallgemeinerung entsteht daraus. dass bestimmte /besondere/ Menschen der Gesellschaft von aehnlichen Kraften bewegt werden; darum erkennen sie sich und ihr Schicksal im Charakter und in der Fabel von Lessings Dramen; auch dann, wenn sie äusserlich unmittekbar garkeine Beziehung zu diesen Gestalten zu haben scheinen. Es ist also hier eine Verallgemeinerung sui generis vorhanden, für deren theoretisch bestimmtes Aussprechen jener Begriff der Allgemeinheit, der in Wissenschaft und Philosophie sich ausgebildet und sich bewährt hat, keine Vehikel, sondern ein Hindernis ist.

Das Frobles selbst hat man schon längst empfunden. Diderot, Hurd und Lessing waren aber viel zu ernste Denker, um vor den Schwierigkeiten in einen aesthetischen Irrationalismus des "je ne sais quoi" zu flüchten, wie viele ihrer Verginger und Zeitgenossen. Sie suchen deshalb nach einer aesthetischen Kategorie, die des Hinausgehen

über das Einselne mit der in den Kunstwerken immer wieder verwirklichten, eigenartigen, konkreten Verallgemeinerung gedanklich verbindet, die bei der weitestgehenden Verallgemeinerung das Gebiet der
Kurst nicht verlässt, im Gegenteil, ihre tiefsten Forderungen erfüllt.
Diderot und Hurd spüren deutlich dieses Problem: Lessing spricht sogar seine Problematik klar aus. Eine bösung kann keiner von ihnen finden, weil in ihrem Gedankenapparat das Besondere fast synonym mit der
Einzelheit gebraucht, well die Theorie ihrer Zeit, wie wir früher
gesehen haben, noch weit davon entfernt war, die spezifische Dialektik dieser Kategorie gedanklich zu erfassen.

Den entscheidenden Schritt vorwärts von den künstlerischen Ahnungen, die mit der theoretisch fixierten Formenwelt in einen unlösberen Widerspruch geraten, bis zum klaren ins Auge-Fassen des Problems, freilich ohne eine abgeschlossene gesthetische Systematisierung, hat Goethe getan. Die Zeitspanne zwischen Lessing und Goethe ist nicht allzu gross, umso stärker sind die Vawälzungen im Leben und Denken, die diese Zwischenetappe erfüllen. Vor allem 1st es wichtig, dass einen entscheidend bedeutenden Teil des Lebenswerks von Goethe jener Kampf ausfüllt. der um die Herausarbeitung einer Wissenschaft der Evolution in der Natur geführt wurde. Im Gegensatz zu Hezel, dessen dialektisches Denken vor allem die gesellschaftlichen Probleme angeregt haben, sind für die Entstehung der Goetheschen Dialektik die neuen Fragestellungen und Antworten in den Naburwissenschaften ausschlaggebend. Goethe ist aber zugleich Zeitgenosse der klassischen deutschen Philosophie, des Bewusstwerdens der modernen dialektischen Methode gewesen. Obwohl, er sich darin keiner einzelnen Richtung anschloss, bedeutet die Freundschaft mit Schiller, das Bekanntwerden mit der "Kritik der Urteilskraft", die Beziehung

zu Schelling und Hegel sicher sehr viel im Herausbilden einer eigenartigen Dialektik in seinem Denken.

Es ist bekannt, dass Goethe die "Kritik der Urteilskraft" eingehend studiert hat; das Exemplar mit seinen Anmerkungen, Unterstreichungen etc. ist uns überliefert worden, auch hat er sich offentlich in sehr interessanter Weise über dieses Werk geäussert. Wir haben an seinem Ort die Reaktion Schellings auf die "Kritik der Urteilskraft" ausführlich behandelt. Daran. was für Schelling ausschlaggebend war, am Gegensatz des diskursiven und intuitiven Denkers. geht Goethe völlig achtlos vorbei, obwohl er gerade die wichtigsten Sätze der diesbezüglichen entscheidenden Stelle zitiert. Kant ist jedoch für ihn ein blosser Anstoss. Was nach diesem mit den Mitteln "unseres" /d.h. objektiv des metaphysischen/ Denkens nicht erfassbar ist. betrachtet Goethe aus langer Praxis langst für wissenschaftlich erkennbar; er schiebt deshalb sowohl die Intuition, deren höchst relativen Wert er als erfahrener Dichter längst durchschaut hat, wie den "Göttlichen Verstand" halb humoristisch beiseite und betrachtet diese Anschauungen Kants als eine philosophische Bestätigung seiner bisherigen naturwissenschaftlichen Praxis. "Hatte ich doch" sagt Goethe zusammenfassend "erst unbewusst und aus innerem Trieb auf jenes Urbildliche. Typische rastlos gedrungen, war es mir sogar geglückt, eine naturgemässe Darstellung aufzubauen, so konnte mich nunmehr nichts verhindern, das Abenteuer der Vernunft, wie es der Alte von Königsberge selbst nemnt, mutig zu bestehen. "20

Es muss also zuerst geklärt werden, was dieses "Urbildliche. Typische" für Goethe bedeutet. Unsere Analyse muss dabei auf die allgemeine Zwiespältigkeit der klassischen deutschen Philosophie und auf die besondere Goethesche Methode stossen. Dass die Hauptrich-

MTA FIL. INT.

tung der Versuch war, den Gedanken der Entwicklung in der Natur aufgeworfen, durch die grossen wissenschaftlichen Entdeckungen des Jahrhundertwende philosophisch zu erfassen, ist bekannt und wurde auch hier oft gestreift. Bei Goethe selbst setzt diese Tendenz sehr früh ein, enfangs freilich mit einer ziemlich geringen philosophischen Bewusstheit, als ein rein auf Praxis gerichteter Empirismus, der freilich viele Elemente eines instinktiven Materialusmus, einer spontanen Dialektik in sich enthielt. Die Berührung mit der klassischen Philosophie macht Goethes Dialektik viel bewusster, als sie in seiner Jugend war; eine völlige methodologische Klarheit über die dialektische Methode entsteht allerdings bei ihm nie.

Philosophen 1st Goethes spontaner Materialismus. Dieser bricht immer wieder als Gegensatz zu den Idealisten hervor, so bereits im ersten grossen Gespräch mit Schiller über das Urphänomen. Schiller sagte:
"Das ist keine Erfahrung, das ist eine Idea!" Darüber kam es fast zum Bruch zwischen beiden und nur Schillers geschickter Diplomatie gelang es, das Gespräch wieder in freundliche Bahnen zu lenken. 21 Andererseits blieben jene Seiten der Dialektik, deren Aussprechen wesentlich gesellschaftliche Quellen hatte, wenn es sich auch erwies, dass sie auf Naturphänomene gleichfalls anwendbar sind, Goethe stets mehr oder weniger fremd; als Denker hat Goethe nie die philosophischen Folgerungen aus der in seine Lebenszeit fallenden grossen gesellschaftlichen Umwälzungen gezogen.

✓Seine dichterische Praxis zeigt natürlich eine wesentlich andere Physiognomie. ✓ Diese Lage lässt sich vielleicht am leichtesten an einer Kategorienhierarchie illustrieren, die Goethe in den "Nachträgen zur Farbenlehre" veröffentlich hat, aus welcher klar

Lukács Arch.

hervorgeht, dass er die Dialektik in der Natur - wieder: denkerisch und nicht dichterisch - unmittelbar auf den Menschen als Individuum und nicht als Gesellschaftswesen bezieht. Goethe sieht die Aufstiegsreihe der wichtigsten dialektischen Kategorien in einer solchen Folge: "Zufällig, mechanisch, physisch, chemisch, organisch, psychisch, ethisch, religiös, genial;22 Dass dies nicht ein zufälliger Aphorismus. sondern die instinktive Hauptlinie seiner Dialektik war. könnte man mit vielen Stellen seiner theoretischen Schriften belegen; wir verweisen hier nur auf die "sinnlich-sittliche Wirkung der Farben" aus der "Farbenlehre". In alledem erscheint die entscheidende Schranke der Goetheschen Dialektik: die Vernachlässigung der gesellschaft-Lichen Inhalte und Formen hat zur Folge, dass in ihr das Moment des Sprunges so gut wie vollständig fehlt. Nicht von der Thematik des Theoretikers Goethe ist hier die Rede; wenn wir garnicht an die auch gesellschaftlich so reiche Welt seiner Dichtung denken, zeigen seine literarischen, künstlerischen und aesthetischen Schriften gans klar. dass es sich hier nicht um Mangel an Interesse einer bestimmten Thematik gegenüber handelt. Primär ist vielmehr eine Grundtendenz seiner Gedanken- und Gefühlswelt, die swar die dialektische Entwicklung objektiv, wie subjektiv begeistert aufnimmt, fruchtbar ausbildet. jedoch eine tiefe Aversion gegen jede "Katastrophe", gegen jeden "gewaltsamen" Übergang zeigt. In der historischen Lage seiner Wirksamkeit entstehen auch aus dieser einseitigen Orientierung bedeutsame Ergebnisse, so ist seine Ablehnung Cuviers sicher mit der von dessen Katastrohpentheorie verbunden, so erwächst aus der Antipathie den rein tragischen Lösungen von Konflikten gegenüber im "Faust" ein neuer Typus des Tragischen. Wenn wir aber die Totalität seiner Methode betrachten, so zeigen sich in ihr diese Momente als eine wichtige Schrauke der Dialektik.

Wenn wir mun die Einwirkungen dieser Weltanschauungstendensen Goethes auf seine Produktion betrachten, so ist es unbestreitbar, dass ein derartig reiches, bewegtes, sich ständig entwickelndes und zugleich wohlgeordnetes Weltbild sein kinstlerisches Schaffen nur fördern konnte: die Untersuchung der hier entstehenden Wechselbeziehungen liegt aber ausserhalb des Rahmens dieser Arbeit. Weitaus komplisierter und problematischer wirken sich diese Tendenzen auf dem Gebiet der Naturwissenschaften aus. Es ist zwar unzweifelhaft, dass Goerhes Pionierrolle auf vielen Feldern der Naturwissenschaften mit seinen lebendigen dialektischen Anschauungen eng zusammenhängt. Ihnen verdankt er. dass er so oft mit jeder Art von Schematismus, von Metaphysik brechen konnte, dass er imstande war, neue Phanomene zu entdecken, sie in ihrer wahren Dialektik auszulegen, etc. Aus derselben konkreten und spezifischen Art seiner Weltanschauung folgt jedoch zugleich eine anthropologisierende Tendenz, die besonders in seiner - als wissenschaftliches Hauptwerk seines Lebens gedachten - Farbenlehre zum Ausdruck kommt. Sie äussert sich in einer leidenschaftlichen Polemik gegen Newton in seiner lebenslangen Abneigung gegen den Gebrauch der Mathematik in den Naturwissenschaften, in seiner Scheu, über die unmittelbaren, sinnlich erlebbaren Phinomene hinauszugehen, was zu einer Antipathie gegen Mikroskope und Fernrohre, garnicht zu sprechen von Newtons Prisma geführt hat. Wir zitieren hier bloss sein offenes, ohne jede Diplomatie formuliertes Glaubensbekenntnis aus einem Brief an Zelter: "Hier tritt eine oben schon berührte, bei der ganzen Naturforschung höchst merkwürdige Betrachtung ein. Der Mensch an sich selbst, insofern er sich seiner gesunden Sinne bedient, ist der grösste und genaueste physikalische

Apparat, den es geben kann. Und das ist eben das grösste Unheil der neueren Physik, dass man die Experimente gleichsam vom Menschen abgesondert hat, und bloss in dem, was künstliche Instrumente zeigen, die Natur erkennen, ja was sie leisten kann, dadurch beschränken und beweisen will. Ebenso ist es mit dem Berechnen. Es ist vieles wahr, was sich nicht berechnen lässt, sowie sehr vieles, was sich nicht bis zum entschiedenen Experiment bringen lässt. Dafür steht ja aber der Mensch so hoch, dass sich das sonst Undarstellbare in ihm darstellt. Was ist denn eine Saite und alle mechanische Teilung derselben gegen das Ohr des Musikers? ja man kann sagen: was sind die elementaren Erscheinungen der Natur selbst gegen den Menschen, der sie alle erst bindigen und modifizieren muss, um sie sich einigermassen assimilieren zu können?<sup>23</sup>

Goetheschen Naturbetrachtungen und verwandelt deren Methode - trotz bedeutender und progressiver Errungenschaften in vielen Fragen - in ein grosses Arrieregarde-Gefecht wom Standpunkt einer Geschichte der Naturphilosophie. Ihre Entwicklung seit der Renaissance ist ein ständiger Kampf der anthropologisierenden und desanthropologisierenden Richtungen. Das Hinausgehen von Hobbes über Bacon, das Marx ausführlich schildert. 24 zeigt diese Entwicklung auch innerhalb des Materialismus an. Eine scheinbare, eine historisch-relative Berechtigung des Anthropologismus entsteht daraus, dass er in bestimmten Fällen das Frinzip einer Dialektik gegenüber der Metaphysik vertrat; so bei Goethe in seinem Kampf gegen die bloss klassifizierende Methode von Linne und Cuvier. Im allgemeinen ist aber diese Tendenz eine einfache wissenschaftliche Rückständigkeit im Vergleich zu dem vehementen Aufschwung der Naturwissenschaften, gerade auf mathema-

MTA FIL INT.

matischer und exakt experimentierender Grundlage. Die Kompliziertheit der Stellung Goethes beruht darauf, dass er diese Methode nicht rein in ihren letzten Konsequenzen vertritt, wie z.B. seinerzeit Fludd gegen Keppler oder Gassendi, wie viele reaktioner-romantischen Naturphilosophen unter Goethes Zeitgenossen, dass er vielmehr auf manchen Gebieten wichtige Resultate erzielt, deren Bedeutung ganz unabhängig von seinem Anthropologismus ist. obwohl dieser als grundlegende Weltanschauung sehr oft auf seine Wethode abfärbt. Und selbst in Bezug auf seine methodologischen Erwägungen lässt sich diese - vielfach schwankende - Doppellinie feststellen. Der berühmte Ausspruch, dass die Natur auf der "Folter" /d.h. bei Anwendung eines mathematischen oder eines exakt-experimentellen, über die menschliche Sinnlichkeit hinausgehenden Verfahrens/ "verstummt"25, zeigt ganz deutlich die von uns skizzierte Richtung seines Denkens. Daneben finden sich jedoch soger häufig Erklärungen, die beweisen, was viele Ergebnisse seiner Praxis sowieso zeigen, dass er über das Wesen der wissenschaftlich en Einstellung zur Wirklichkeit auch ganz klare Einsichten gehabt hat. Wir führen auch hier nur ein Beispiel an: "Wissenschaften entfernen sich im Ganzen immer vom Leben und kehren mur durch einen Umweg wieder dehin suruck. Denn sie sind eigentlich Kompendien des Lebens: sie bringen die Busseren und inneren Erfahrungen ins Allgemeine, in einen Zusammenhang."26

Goetheschen Naturbetrachtung ist ihre nahe und intime Beziehung zu seiner Aesthetik. Man darf jedoch diese nicht mit scheinbar ähnlichen Bestrebungen etwa bei Schelling und Novalis verwechseln. Diese arbeiteten mit abstrakten Analogien zwischen dem künstlerischen Schaffensprozess oder dem Künstler und der Natur, wodurch die Natur, ihre Ge-

setze etc. vollkommen mystifiziert wirde. Goethe tritt als genialer Beobachter, als leidenschaftlicher Sucher wahrer Zusammenhänge an die Natur heran. Er hat das tiefe Gefühl, dass man einer und derselben Natur gegemübersteht, einerlei, ob man Kunst oder Wissenschaft betreibt: man sucht in beiden Fällen die Wahrheit der Natur, das wahre Wesen ihrer Phänomene zu erlauschen, und das so Erworbene angemessen auszudrücken. Goethes Anthropologismus, der als rein wissenschaftliche Methodik eine Schwäche ist, ist eine ungeheure Förderung seiner aesthetischen Theorie und Praxis: das Kunstwerk, die künstlerische Tätigkeit, die Kategorien beider erscheinen in einem gewaltigen Naturzusammenhang, enthalten von diesem ihren Gehalt, so dass die künstlerischen Formen bei Goethe sowohl ihren spezifisch-aesthetischen Charakter bewahren, und nie zu "uneigentlichen" Erkenntnisformen werden, wie auch niemals eine falsche Selbständigkeit dem Gehalt gegenüber erhalten. Darum kann Goethe über das Zentralproblem der Aesthetik sagen: "Das Schöne ist eine Manifestation geheimer Naturgesetze, die uns ohne dessen Erscheinung ewig waren verborgen geblieben, "27 Und diesen Ausspruch weiter konkretisierend, sagt Goethe: "Zum Schönen wird erfordert ein Gesetz, das in Erscheinung tritt."28

Es ist für unsere Betrachtung nicht ausschlaggebend, wie diese Einheit der Methode in Aesthetik und Naturphilosophie
bei Goethe für letztere ein hemmendes Moment geworden ist. Wichtig
ist mur. festzustellen, wie der Umweg über Naturphilosophie auf den
Aufbau und die Methodex der Goetheschen Aesthetik sich auswirkt,
Goethe spricht sich über diese Frage in den "Materialien zu der Geschichte der Farbenlehre" ganz klar und unmissverständlich aus. Er
schildert ausführlich, dass ihm in seiner Beziehung zur Malerei immer

starker evident wurde, dass in der Frage des Kolorits eine vollstandige Anarchie der Meinungen herrscht, dass niemand etwas Objektives über die aesthetischen Prinzipien dieses wichtigen Arbeitsgebiets der Kunst auszusagen imstande ist. Die hier entstehenden Frobleme geben ihm den Inpuls. den ganzen Komplex der Farben. Farbenbeziehungen etc. wissenschaftlich zu untersuchen: "Ich hatte nämlich zuletzt eingesehen, dass san den Farben als physischen Erscheinungen erst von der Seite der Natur beikommen müsse, wenn man im Absicht auf Kunst etwas über sie gewinnen wolle."29 Aus dieser Absicht wird es erst verständ-Lich, dass Goethe die Newtonsche Methode, eine jede Anwendung von Mathematik auf optische Probleme, so schroff ablehnt, dagegen etwa die Erfahrungen der Technik der Fürberei als einen wich igen Bestandteil der Farbenlehre betrachtet. Und er spricht ebenfalls sehr entschieden aus, dass es sich nicht bloss um einen aesthetischen Impuls handelt. dass vielmehr die ganze Farbenlehre in eine wissenschaftliche Begrundung der Aesthetik der Ferbengebung münden soll. "Und so war ich", fuhrt Goethe aus "ohne es beinahe selbst bemerkt zu haben. in ein fremdes Feld gelangt, in dem von der Foesie zur bildenden Kunst, von dieser zur Naturforschung überging und dasjenige, was nur Hülfsmittel sein sollte, mich nonmehr als Zweck anreizte. Aber als ich lange genug in diesen fremden Regionen verweilt hatte, fand ich den glücklichen Rückweg zur Kunst durch die physiologischen Farben und durch die sittliche und gesthetische Wirkung derselben überhaupt. "30

Diese so innige Wechselwirkung der aesthetischen und naturphilosophischen Gesichtspunkte ist für das ganze Schaffen Goethes charakteristisch. Wir missen uns dabei auf jene Momente konzentrieren, die das von uns behandelte Problem beleuchten. Hier stossen wir

jedoch - als Beweis dafür, eine wie zentrale Stelle diese Verflochtenheit von Aesthetik und Naturphilosophie in Goethes Weltbild einnimmt - gleich auf einen Problemkomplex, der sowohl inhaltlich wie formell, sowohl weltanschaulich, wie methodologisch im Mittelpunkt seiner Theorie und Praxis steht: auf das Urphänomen. Goethe gibt in der "Farbenlehre" eine klare Bestimmung darüber, wie er das Urphänomen auffasst: "Kann dagegen der Physiker zur Erkenntnis des jenigen gelangen, was wir ein Urphanomen genannt haben, so ist er geborgen, und der Philosoph mit ihm. Er: denn er überzeugt sich, dass er an die Grenzen seiner Wissenschaft gelangt sei, dass er sich auf der empirischen Höhe befinde, wo er rückwärts die Erfahrung in allen ihren Stufen überscheuen, und vorwarts in das Reich der Theorie, wo nicht eintreten, doch einblicken könne. Der Philosoph ist geborgen: denn er nimmt aus des Physikers Hand ein Letztes, das bei ihm nun ein Erstes wird." Wenn wir diese Bestimmung mit jener philosophischen Konkretisierung ergänzen, die Hegel in einem an Goethe grichteten Brief gab, mit welchem Goethe sich einverstanden erklärte, so steht das Urphänomen so klar vor uns, wie dies für die spezifischen Zwecke dieser Betrachtungen nötig ist. Hegel schreibt: "Darf ich Ew. etc. aber nun auch noch von dem besonderen Interesse sprechen, welches ein so heraus gehobenes Urphanomen für uns Philosophen hat. dass wir namlich ein solches Praparat - mit Ew. etc. Erlaubnis - geradezu in den philosophischen Nutzen verwenden können! - Haben wir nämlich endlich unser zunächst austernhaftes, graues oder ganz schwarzes - wie Sie wollen - Absolutes doch gegen Luft und Licht hingearbeitet, dass es desselben begehrlich geworden, so brauchen wir Fensterstellen, um es vollends an das Licht des Tages herauszuführen; unsere Schemen würden zu Dunst verschweben, wenn wir sie so geradezu in die bunte, verworrene Gesellschaft der widerhältigen Welt versetzen wollten. Hier kommen uns nun Ew. etc. Urphänomene vortrefflich zu Statten; in diesem Zwielichte geistig und begreiflich durch seine Einfachheit, sichtlich oder greiflich durch seine Sinnlichkeit, begrüssen sich die beiden Welten unser Abstruses und das erscheinende Dasein einander."

Es geht nun sowohl aus der Goetheschen Bestimmung, wie aus dem philosophischen Kommentar Hegels hervor, dass das Urphänomen als philosophische Kategorie genau ins Bereich der Besonderheit fallt. Beide betonen die Zwischenstellung, die es zwischen dem Allgemeinen und dem Einzelnen einnimmt, seine Verbindungsrolle, seine Vermittlungsfunktion zwischen diesen beiden Extremen. Freilich füllk sogleich als wichtige Bigenart dieser Goetheschen Position auf. dass das Urphänomen bei all seiner Vermittlungsrolle eine betont starke relative Selbständigkeit, ein bestimmtes Aufsich-selbst-Gestelltsein besitzt, was allerdings den Charakter der Besonderheit nicht aufhebt, sondern vielmehr verstärkt. Für die Goethesche Methode der Naturforschung ist es nun charakteristisch, dass die Allgemeinheit. zu welcher das Urphänomen vermitteln soll. bei ihm nicht mehr innerhalb der Naturwissenschaft selbst liegt, sondern bereits der Philosophie zugehört; es entspricht völlig der Goetheschen Konzeption der wissenschaftlichen Betrachtung, diese ins so bestimmte Besondere minden zu Lassen. Hegel dagegen sucht und findet im Urphänomen eine meterielle Hilfe für seinen Entwirf der Naturphilosophie, die sämtliche Probleme der einzelnen Naturwissenschaften auf die Höhe einer zugleich wissenschaftlichen und philosophischen Allgemeinheit erheben soll /Vom heutigen Standpunkt erscheinen beide Anschauungen als bloss zeitbedingte, überwundene. Es

ist klar, dass keine Wissenschaft die Absicht haben darf, im eigenen Gebiet bei einer noch so bezeichnenden Besonderheit stehen zu bleiben, sondern trachten muss, zur Allgemeinheit vorzudringen, unabhängig davon, ob es sich dann nicht eine noch höhere, umfassendere wissenschaftliche Allgemeinheit finden lässt; damit wird auch die Relativität der Besonderheit stürker betont, als bei Goethe, die Relativität des Absoluten stärker, als bei Hegel.)

Die wichtigsten jener Momente, die aus dem Urphanomen eine wissenschaftlich überholte Kategorie machen, verstärken seine Beziehung zur Aesthetik. Goethe selbst sah im Urphinomen geradezu ein theoretisches und praktisches Fundament der Aesthetik, der Poetik. In den objektiven unabhaderlichen Naturgesetzen, deren Wesen er aber als unabtrennbar vom Wesen des Menschen fasst, sah er dieses Gemeinsame in Natur und Kunst. In seinen "Sprüchen in Prosa" kommt er ebenfalls auf das Urphänosen zu sprechen, und fügt sofort hinzu: "Die wehre Vermittlerin ist die Kunst. Über Kunst sprechen heisst die Vermittlerin vermitteln wollen, und doch ist uns daher viel Köstliches erfolgt." Und es ist ebenfalls kein Zufall, dass Goethe das, was er an seinen Entdeckungen vom Urphänomen für das Wesentlichste hält, micht nur wissenschaftlich fixiert, sondern auch dichterisch gestaltet. Man denke an Gedichte, wie "Metamorphose der Fflanze". Und es ist ebenfalls kein Zufall, sondern im Gegenteil die tiefste Offenbarung von Foethes Methodologie, dass dieses Poem mit der dichterischen Darstellung des botanischen Urphänomens, die Gestaltung eines anderen menschlichen Urphänomens, der menschlichen Gemeinschaft der Liebenden unlösber verknüpft. Eine ähnliche Verbundenheit der Urphänomene der Natur und der wichtigsten typischsten Schicksale der Menschen finden wir in einer ganzen Reihe der bedeutendsten Gedichte und Prosawerke

Goethes. /Men denke an die "Wahlverwandschaften"./ Die Gesetze der Natur, die bei Goethe in solchen konkret besonderen Formen erscheinen, sind zugleich entscheidende Bewegungskräfte des menschlichen Lebens. "Das Gesetz, wonach du angetreten..." heisst es bei ihm in ausserordentlich charakteristischer Weise.

So problematisch also die anthropologisierende Methode für die Naturwissenschaften sein mag, so ist sie ausserordentlich fruchtbar für die Einzigartigkeit der Poesie Goethes. Es hat vielleicht keinen Dichter gegeben, für welchen die Einheitlichkeit des Lebensgehalts, des Inhalts der Erlebnisse in Leben. Wissenschaft und Poesie so entschieden der Leitstern eines jeden Schrittes gewesen ware, wie für ihn. Wenn er etwa gegen Diderot für die Eigengesetzlichkeit der Kunst das Wort ergreift, den einzelnen und unmittelbaren Erscheinungsweisen der Natur das Recht abspricht als Kriterien der künstlerischen Gestaltung zu gelten, so verteidigt er weniger die Kunst der Natur gegenüber. als die Lebensrechte eines speziellen Teiles der Gesamtnatur gegen Versuche, sie mit anderen Teilen mechanisch gleichzusetzen. Es darf dabei aber auch nicht vergessen werden, dass Goethe zwar die allgemeine Totalität als einen solchen Naturprozess ansieht und hier - weniger als Hegel - die gesellschaftlich-geschichtlichen Komponenten berücksichtigt, in Einzelausführungen dagegen, die ein konkretes Kunstgebiet zu bestimmen trachten, diese sehr feinfühlig berücksichtigt; man denke etwa an die Ableitung des Epischen und Dramatischen aus den Verhaltungsweisen des Rhapsoden und des Mimen.

Für die Klärung unseres Problems mussten diese gemeinsamen Grundprinzipien der Naturphilosophie und der Aesthetik Goethes kurz skizziert werden, damit es sogleich evident wird, warum

und wieso er - als erster - in der Besonderheit die zentrale Aufbaukategorie der aesthetischen Sphäre erblickt. Es versteht sich bei der Art seiner Arbeitsmethode von selbst, dass er diesen Gedanken nie systematisch ausgearbeitet hat, aber seine zentralen Gedanken darüber geben ein unmissverständlich klares Bild dieser seiner Auffassung. Beginnen wir mit der bekannten Gegenüberstellung seiner eigenen Schaffensmethode zu der Schillers: "Es ist ein grosser Unterschied, ob der Dichter zum Allgemeinen das Besondere sucht, oder im Besondern das Allgemeine schaut, Aus jener Art entsteht Allegorie, wo das Besondere nur als Beispiel, als Exempel des Allgemeinen gilt; die letztere aber ist eigentlich die Natur der Poesie; sie spricht ein Besonderes aus, ohne ans Allgemeine zu denken, oder darauf hinzuweisen. Wer nun dieses Besondere lebendig fasst, erhält zugleich das Allgemeine mit, ohne es gewahr zu werden, oder erst spät."24 Wenn Goethe hier die entscheidenden Prinzipien der vollendeten Kunst gegen ein problematisches Genie, wie Schiller, verteidigt, so finden wir an einer anderen Stelle denselben Gedanken ganz unpolemisch ausgesprochen, diesmal aber als notwendige Folge der Goeteschen Dialektik: "Grundeigenschaft der lebendigen Einheit: sich zu trennen. sich zu vereinen, sich ins Allgemeine zu ergehen, im Besondern zu verharren, sich zu verwandeln, sich zu spezifizieren und wie das Lebendige unter tausend Bedingungen sich dartun mag herworzutreten und zu verschwinden, zu solideszieren und zu schmelzen, zu erstarren und zu fliessen, sich auszudehnen und sich zusammenzuziehen. Weil nun alle diese Wirkungen im gleich en Zeitmoment zugleich vorgehen. So kann alles und jedes zu gleicher Zeit eintreten. Entstehen und Vergehen. Schaffen und Vernichten. Geburt und Tod. Freud und Leid alles wirkt durch einander in gleichem Sinn und gleicher Massen; deswegen auch das Besonderste, das sich ereignet, immer als Bild und Gleichnis des Allgemeinsten auftritt." Erst auf dieser Grundlage kann Goethe die Beziehung der Besonderheit zur Allgemeinheit klar aussprechen: "Das Allgemeine und Besondere fallen zusammen; das Besondere ist das Allgemeine unter verschiedenen Bedingungen erscheinend." Oder etwas anders formuliert: "Das Besondere unterliegt ewig dem Allgemeinen; das Allgemeine hat sich ewig dem Besondern zu fügen." 37

So eindeutig diese Ausserungen die prinzipiellen Grundlagen der Goetheschen Aesthetik aussprechen, missen sie doch noch von anderen Seiten erginzt werden, danit wir das Neuland für die Theorie der gesthetischen Widerspiegelung wirklich wahrneh sen können. Bei Goethe ist die neue Auffassung von der zentralen Stelle der Besonderheit im Kategoriensystem der Aesthetik aufs Ingste mit seiner Lehre von der Priorität des Gehalts der Form gegenüber verbunden und zwar sowohl von der subjektiven, wie von der objektiven Seite her. Vom Standpunkt der Objektivität hat dies Goethe oft ausgesprochen. Ich führe nur einen bezeichnenden Satz an: "Man kann nicht genug wiederholen: der Dichter sowie der bildende Künstler solle zuerst aufmerken, ob der Gegenstand, den er zu behandeln unternimmt. von der Art sei, dass sich ein mannigfaltiges, vollständiges. himreichendes Werk daraus entwickeln könne. Wird dieses versäumt, so ist alles übrige Bestreben völlig vergebens: Silbenfuss und Reimwort. Pinselstrich und Meisselhieb sind umsonst verschwendet; und wenn sogar eine meisterhafte Ausführung den geistreichen Beschauer auf einige Augenblicke bestechen könnte, so wird er doch das Geistlose, woran alles Falsche krankt, gar bald empfinden, "38 Alle Untersuchungen Goethes in Besug auf künstlerische Subjektivität, auf

wirklich fruchtbare Art der gesthetischen Widerspiegelung der Wirklichkeit sind - auch wenn dieser Gesichtspunkt nicht ausdrücklich hervorgehoben wird - von dieser seiner Anschauung bestimmt.

Es ist bekannt, wie begeistert und angeregt Goethe auf die Heinrothsche Kritik reagiert hat, die ihm "gegenständ-Liches Denken"39 zusprach. Goethe ergänzt diese Forderung an das theoretische und aesthetische Subjekt selbst mit der "exakten sinn-Lichen Phantasie"40 und lehnt in seinen ausführungen jede kunstliche idealistische Hierarchie zwischen sogenannten oberen und unteren Erkenntmiskräften ab. Hier kommt der spontane Materialusmus Goethes im Gegensatz zu den philosophischen I ealisten unter seinen Zeitgenossen energisch zur Geltung. Diese, auch Hegel, übernehmen aus den idealistischen Traditionen unkritisch eine solche Hierarchie der sogenannten oberen und unteren Erkenntnisvermögen. Lassen die entsprechenden" in Wissenschaft oder Kunst wirksam seln, wodurch die Aunst zwangsläufig als eine unvollkommene Erkenntnis ins jeweilige System eingegliedert wird./Kunst als Sphäre der Anschauung bei Hegel, mit deutlicher Betonung der Überlegenheit von Vorseblag und Begriff, der sphären von Religion und Philosophie. / Dagegen ist für Goethe in Leben, Wissenschaft und Kunst gleicherweise der gange Mensch mit Einsatz aller seiner seelischen Fähigkeiten, das notwendige Subjekt für die Rezeption und Reproduktion der objektiven Wirklichkeit.

Eine solche materialistische Passung des Subjekts ist mit der Goetheschen Konzeption der Priorität des Gehalts
in der Kunst eng verbunden. Es ist sehr bezeichnend, dass er die oben angeführte Peststellung über das gegenständliche Denken unmittelbar mit einer Theorie der gegenständlichen Dichtung ergänzt. Hier

hebt Goethe bezeichmenderweise drei grosse Motive seiner dichterischen Praxis hervor, Erstens "gewisse grosse Motive, Legenden, uraltgeschichtlich Überliefertes", zweitens seine Theorie und Praxis des Gelegenheitsgedichts, drittens sein unablässiges Bemühen, die Probleme der französischen Revolution dichterisch zu bewältigen. Drei scheinbar völlig heterogene Komplexe. Wenn wir sie indessen näher betrachten, so tritt die von Goethe geweinte Gemeinsamkeit darin hervor, dass er in allen diesen Fallen grosse Komplexe der dichterischen Gegenstände hervorhebt, die einerseits einen einmaligen, bis zur sinnlichen Individualität abgeggensten Charakter haben, andererseits und zugleich entscheidende Heupttendenzen im Leben des Dichters und seiner Zeit umfassen, deren allgemeinste Bestimmungen verkörpern, die also logisch formuliert. Besonderheiten sind. In Bezug auf den scheinbar subjektivsten und einzelsten Problemkomplex.des Gelegenheitsgedichts. spricht dies Goethe ganz eindeutig aus: "Aus Obigen erklärt sich auch meine Neigung zu Gelegenheitsgedichten, wozu jedes Besondere irgend eines Zustandes mich unwiderstehlich aufregte. Und so bemerkt man dann auch an meinen Liedern, dass jedem etwas Eigenes zum Grunde liegt, dass ein gewisser Kern einer mehr oder weniger bedeutenden Frucht einwohne; deswegen ist auch mehrere Jahre nicht gesungen worden, besonders die von entschiedenem Charakter, weil sie an den Vortragenden die Anforderung machen, er soll sich aus seinem allgemein gleichgültigen Zustande in eine besondere fremde Anschauung und Stimmung versetzen..." Hs ist interessant, dass Goethe welter die grössere Fopularität der "Strophen sehnsüchtigen Inhalts" tadelnd hervorhebt, als dichterische Produktionen, die ins Allgemeine und zugleich ins bloss Subjektive verschwimmen, im Gegensatz zur kristallisierten Objektivität und Besonderheit seiner Gelegenheitsgedichte.

Noch plastischer kommt diese Einstellung Goethes in den Schlussbetrachtungen dieser Schrift zur Geltung. Er spricht vom Frinzip des "Ableitens" und zwar - wieder charakteristischer Weise sowohl in der wissenschaftlichen, wie in der künstlerischen Arbeit: "ich raste nicht, bis ich einen prägnanten Zug finde, von dem sich vieles ableiten lässt oder vielmehr der vieles freiwillig aus sich hervorbringt und mir entgegenträgt, da ich denn im Bemihen und Empfangen vorsichtig und treu zu Werke gehe."42 Es handelt sich dabei um mehr als um eine subjektiv bewährte Arbeitstechnik. Goethe beschreibt hier den Prozess, in webbem der echte Künstler das echte aesthetische Zentrum der Versinnbildlichung im projektierten Werk erfasst: jenes Besondere, das imstande ist, alle notwendigen Momente der Einzelheit und der Allgemeinheit, die im Thewa enthalten sind, zwanglos um sich zu gruppieren, sie mit sich uns miteinander in organische Verknüpfungen zu setzen. Der fruchtbare Gegenstand, über welchen Goethe immer wieder spricht, ist eben allgemeiner, als der die Produktion unmittelbar auslosende Anlass, das einzelne Erlebnis, er ist jedoch nicht der Ideengehalt in seiner gedanklichen Allgemeinheit erfasst, sondern eben jenes Besondere, in welchem beide Extreme sich vereinigen, aus welchem - wenn richtig ergriffen - alle einzelnen Elemente /Details/, wie alle allgemeinen momente des Ideengehalts im obigen Goeteschen Sinn "abgeleitet" werden können.

wie weittragende Konsequenzen aus diesem Gesichtspunkt folgen können, ist vielleicht am deutlichsten sichtbar
in Goethes brieflicher Kritik an Schillers "Kraniche des Ibykus".
Goethe geht dabei von der einfachen Naturtatsache aus, dass die Kraniche Zugvögel sind. Indem er aus dieser Besonderheit alle künstlerischen Konsequenzen "ableitet", gibt er Schiller eine Lösungsrich-

MTA FIL. INT.

tung für seine Komposition, in welcher alles künstlich Erzwungene pzufällig Einzelne im Erscheinen derselben Kraniche, abstrakt Allgemeine im Verknüpfen von krudem Zufall und moralischer Logik /sich von selbst ausschaltet und im mit dem moralischen Problem nunmehr organisch verbundenen Naturphänomen Zufall und Notwendigkeit sich zwanglos in richtiger Proportion verbinden. Schiller gibt in seiner Antwort an Goethe zu, dass er in Unkenntnis der Naturtatsachen den Gebrauch übersehen habe, "der sich von diesem Naturphänomen machen lässt. Ich werde suchen, diesen Kranichen, die doch einmal die Schicksalshelden sind, eine grössere Breite und Wichtigkelt zu geben."43 Der Briefwechsel von Schiller und Goethe zeigt viele Beispiele der Anwendung dieser Methode, wenn auch damals noch vorwiegend ohne den dezidierten Gebrauch des Terminus Besonderheit. /Es ist nicht ausgeschlossen, dass in terminologischer Hinsicht hier Hegel - und eventuell Schelling - Goethe beeinflusst haben, obwohl er sachlich in dieser Hinsicht viel weiter ging und viel energischer die aesthetischen Konsequenzen zog. als diese Philosophen./

Jedenfalls treffen wir beim alten Goethe den Gebrauch dieser Kategorie bereits in einer präzisen und konsequenten Weise. Wenn die Besonderheit als eigentliche Form der Poesie zum Inhalt eines der Briefe an Zelter wird, so betont Goethe dabei den Gegensatz zum Einzelnen ebenso scharf, wie er im bereits zitierten Vergleich der eigenen Produktion mit der Schillers, das richtige, dialektisch-widerspruchsvolle Verhältnis zum Allgemeinen hervorhob. Die brieflichen Darlegungen an Zelter gehören in den großen Komplex seiner Abwehr der romantischen Kunst und Aesthetik. Goethe schreibt: "Deswegen bringen mich auch ein halb Dutzend jüngere poetische Talente zur Verzweiflung, die bei ausserordentlichen Naturanlagen schwer-

lich viel machen werden, was mich erfreuen kann. Werner, Öehlenschläger, Arnim, Brentano und andere arbeiten und schreiben immerfort. Aber alles geht durchaus ins Form- und Charakterlose. Kein Mensch will begreifen, dass die höchste und einzige Operation der Natur und Kunst die Gestaltung sei, und in der Gestalt die Spezifikation, damit jedes ein Besonderes, Bedeutendes werde, sei und bleibe. Es ist keine Kunst. sein Talent mach individueller Bequemlichkeit humoristisch walten zu lassen..." Auch in einem Gespräch mit Eckermann wird das Hervorheben der Besonderheit als eigentlichem Lebenselement der Literatur mit einer scharfen Abgrenzung gegen das bloss Einzelne verbunden und das richtige Verhältnis zur Allgemeinheit betont: "\* Ich weiss wohl sagte Goethe, dass es schwer ist, aber die Auffassung und Darstellung des Besondern ist auch das eigentliche Leben der Kunst. Und dann: solange man sich im Allgemeinen hält, kann es uns jeder nachmachen; aber das Besondere macht uns niemand nach. Warum? Weil es die anderen nicht er-Lebt haben. Auch braucht man sich nicht zu fürchten, dass das Besondere keinen Anklang finde. Jeder Charakter, so eigentümlich er sein möge, und jedes Darzustellende, vom Stein herauf bis zum Menschen hat Allgemeinheit; denn alles wiederholt sich und es gibt kein Ding in der Welt, das nur einmal da ware " Riemer hat sogar einen Ausspruch Goethes aufbewahrt, worin die Ablehnung der Einzelheit einen dezidiert theoretischen Charakter hat; wer Goethes Auffassung von der Beziehung. von Individuum und Geschlecht kennt, findet an dieser schroffen Formulierung nichts Aufälliges, besonders wenn bedacht wird, dass die von der Dichtung gestalteten Individualitäten seiner Weltanschauung und aesthetisch entsprechend das Besondere, den Typus und nicht das Einzelne repräsentieren. Es heisst bei Riemer: "Es gibt keine Individuen. Alle Individuen sind auch genera: nämlich dieses Individuum

oder jenes, welches du willst, ist Repräsentant einer ganzen Gattung. Die Natur schafft nicht ein einzelnes Einziges. Sie ist ein Einziges. sie ist Eine, aber das Einzelne ist oft viel in Menge, zahllos vorhanden."

Solche Stellen beleuchten die vielfach vorhandenen Formulierungen in den "Sprüchen in Prosa", wodurch dann auch diese ihr paradox aphoristisches Wesen verlieren und sich in den von uns angedeuteten Zusammenhang organisch einfügen. Si heisst es hier: "Was ist das Allgemeine? Der einzelne Fall. Was ist das Besondere? Millionen Fälle. "47 So in Hinsicht auf wirkliche Gestaltung /Symbol im Gegensatz zu Allegorie hat bei Goethe stets diese Bedeutung/: "Das ist eine wahre Symbolik, wo das Besondere das Allgemeine representiert. nicht als Traum und Schatten, sondern als lebendig augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen. "48 So in Bezug auf den Schaffensprozess des Genies: "das Genie übt eine Art Uniquität aus, ins Allgemeine vor-, ins Besondere nach der Erfahrung 49 usw. Natürlich könnte man diese Konzeption in sehr vielen kunsttheoretischen Darlegungen Goethes finden, auch dort, wo er diese Terminologie nicht benützt. Es wird aber, so glauben wir, nach dem bisher Ausgeführten klar, dass Goethe etwa im berühaten Aufsatz "Einfache Nachahmung der Natur, Manier Stil" bei Stil gerade an das Besondere in der von uns hier aufgezeigten Weise denkt. Gerade dadurch ist er hier für die Theorie der Kunst epochemachend: er konkretisiert den künstlerischen Prozess der Verallgemeinerung, jedoch ohne ihn bei dem irreführenden Extrem der Allgemeinheit zu fixieren, wie dies von Aristoteles bis Lessing überall geschah.

Selbstverständlich folgt aus unseren Darlegungen nicht. dass die marxistische Aesthetik auch nur in der Bearbeitung dieses Problems eine einfache, geradlinige Weiterführung der Goetheschen

Initiative ware. Und zwar nicht bloss darum, weil Goethe keine syste-Watische Durcharbeitung der Kategorien des Besondern in der Aesthetik gegeben hat, "nur" - dies ist freilich sehr viel- genial weitleuchtende und grundlegende Hinweise, mehr die Bezeichnung des Ortes, wo das Problem zu stellen und zu losen ist, als die Lösung selbst, sondern vor allem wegen jener Schranken der Goetheschen Dialektik, auf die wir bereits aufmerksam gemacht haben. Es ist hier - mutatis mutandis - eine bis zu einem gewissen Grad analoge Lege vorhanden, wie bei den ebenfalls genialen Hinweisen Hegels über die Rolle des Besondern in der Dialektik der Erkenntnis. Allerdings sind dabei die Unterschiede mindestens ebenso wichtig, wie die Aehnlichkeiten, Erstens ist Goethe spontaner Materialist. Es ist also bei ihm nicht alles auf den Kopf gestellt. Er ist aber spontaner Materialist mit einer sterken Neigung zur Dialektik. Daraus folgt einerseits, dass er - die Hauptlinie seiner aesthetischen Titigkeit betrachtet - die Widerspiegelung der Wirklichkeit niemels völlig aus dem Gesichtsbild verloren hat. Da jedoch andererseits seine Tendens zur Dialektik auch nur eine spontane gewesen ist, kritisiert er zwar die undialektischen Theorien der Abbildung zameist richtig, ve fällt aber darum zuweilen in Positionen, die mit der Widerspiegelungslehre unvereinbar sind. /Man denke en seine Kritik der Aesthetik Diderots./ Zweitens macht seine spontane Dialektik, die ebenfalls gezeigt wurde, vor dem entscheidenden Punkt des Sprunges, des Umschlagens der Quantität in qualität halt. Wo diese Seite des Denkens, die der "reinen Evolution" ohne Sprünge in seiner Aesthetik zur Geltung kommt. bedarf sie einer grundlegenden Revision. Es muss allerdings bemerkt werden, dass diese Schranke der Goetheschen Dielektik in der Aesthetik weiteus weniger grass sus Vorschein kommt, els in der Methodologie der Naturwissenschaften. Sie

taucht aber auch hier auf, so dass dieses reiche und fruchtbare Goethesche Erbe ebenfalls ohne kritische Bearbeitung nicht angetreten werden kann.

Va

## Das Besondere als Zentralkategorie der

## Aesthetik

geringfügige: das Stehenbleiben, das Sich-Fixieren, das Gestaltwerden der Bewegung, in welcher der Künstler die objektive Wirklichkeit widerspiegelt, beim Besondern, und nicht - wie in der wissenschaftlichen Erkenntnis je nach ihren konkreten Zielen - beim Allgemeinen oder beim Einzelnen. Die mit der Alltagspraxis verbundene Erkenntnis fixiert sich wo immer, je nach ihrer konkreten praktischen Aufgabe. Wissenschaftliche Erkenntnis beziehungsweise künstlerisches Schaffen /sowie aesthetische Rezeption der Wirklichkeit, z.B. im Erlebnis des Naturschönen/ differenzieren sich im Laufe der langen geschichtlichen Entwicklung der Menschheit bei den Extremen oder in der Mitte. Ohne einen solchen Prozess hätte sich die eigentliche Spezialisierung dieser Gebiete, ihre Überlegenheit der unmittelbaren Praxis des Alltagslebens gegenüber, aus der sie beide allmählich herausgewachsen sind, nie bewerkstelligt.

Das Herausarbeiten der Eigenart dieser Tatigkeitsfelder der Menschen müssten notwendig irreführende Ergebnisse
zustandebringen, wenn man nicht daran festhalten würde, dass in allen drei Fällen dieselbe objektive Wirklichkeit widerspiegelt wird
und zwar nicht nur inhaltlich dieselbe, sondern auch dieselbe in ihren Formen, in ihren Kategorien, Natürlich führt die lange und erfolg
reich durchgesetzte Spesialisierung dazu, dass besonders differen-

zierte - natürliche und künstlich geschaffene - Aufnahmeorgane sich herausbilden, die Dinge, Formen, Zusammenhänge etc. wahrnehmen, welche für die unmittelbare Praxis des Alltagslebens unerreichbar waren. Wir denken dabei nicht nur an die ganze Technik der Instrumente, die mit der Entwicklung der ökonomischen Produktion, der Technik und der Naturwissenschaften entstanden sind, sondern auch an die Höherentwicklung der natürlichen Aufnahmeorgane infolge der immer differenzierteren Ansprüche der Arbeit etc., infolge der befruchtenden Wechselbeziehungen zwischen den die Menschen fördernden Ergebnissen von Wissenschaft und Kunst, von Arbeit und Alltagspraxis. Die Differenzierung, die die gesellschaftlich geschichtliche Entwicklung hervorbringt, isoliert also nicht die einzelnen Verhaltungsweisen voneinander; im Gegenteil: je starker die Spezialisierung, desto starker kann, wenn die gesellschaftliche Struktur nicht störend eingreift, wie b.B. in der kapitalistischen Arbeitsteilung, ihre fruchtbare Wechselbeziehung, ihre gegenseitig fördernde Wirkung aufeinander sein.

Der materialistische Bruch mit der idealistischen Philosophie kommt gerade in diesem Festhalten an der Priorität der gemeinsamen objektiven Wirklichkeit zur Geltung. Der subjektive Idealismus lässt stets aus den sogenannten Aprioritäten des jeweiligen Verhaltens zur Wirklichkeit ganz eigene, untereinander unvergkeich liche "Welten" entstehen; so besonders prägnant bei Simmel. Die dialektische Auffassung innerhalb des Materialismus besteht also einerseits auf dieser inhaltlichen, wie formellen Einheit der widergespiegelten Welt, andererseits jedoch betont sie den mechanischen nichtphotographiehaften Charakter der Widerspiegelung, die Aktivität, die den Subjekt in der Form von gesellschaftlich bedingten, von der Entwicklung der Produktivkräfte hervorgebrachten, von Aenderungen der

Produktionsver ältnisse modifizierten Fragestellungen und Problemen. im konkreten Ausbau der Welt der Widerspiegelung zukomme.

Erst in diesem Zusammenhang kann die Eigenart der aesthetischen Widerspiegelung richtig erfasst werden. Es handelt sich bei der Gemeinsamkeit von Inhalt und Form, wie wir gesehen haben. auch um die der Kategorien Einselheit. Besonderheit und Allgemeinheit. Und zwar nicht nur in ihrer Zusammengehörigkeit, nicht nur in ihrer Reihenfolge, sondern - ganz allgemein gesprochen - auch darine dass diese Kategorien objektiv in einer ständigen dialektischen Wechselbeziehung zueinander stehen, ständig ineinander umschlagen; subjektiv darin, dass die ununterbrochene Bewegung im Prozess der Widerspiegelung der Wirklichkeit von einem Extrem zum anderen führt. Innerhalb dieser letzteren Bewegung gelangt nun die Eigenart der aesthetischen Widerspiegelung zum Ausdruck. Während nämlich beim theoretischen Erkennen diese Bewegung in beiden Richtungen wirklich von einem Extrem zum anderen geht, und die Mitte, die Besonderheit, in beiden Fällen eine Vermittlungsrolle spielt, wird in der künstlerischen Widerspiegelung die Mitte wörtlich zur Mitte, zum Sammelpunkt, wo die Bewegungen sich zentrieren. Es gibt dabei also sowohl eine Bewegung von der Besonderheit zur Allgemeinheit /und zurück/ wie von der Besonderheit zur Einzelheit /und ebenfalls zurück/. wobei in beiden Fällen die Bewegung zur Besonderheit die abschliessende ist. Die aesthetische Widerspiegelung will ebenso. wie die erkenntnismässige die Totalität der Wirklichkeit in ihrem entfalteten inhaltlichen und formellen Reichtum erfassen, aufdecken und mit ihren spezifischen Mitteln reproduzieren. Indem sie nun in der eben skizzierten Weise den subjektiven Gang entschieden verandert. bringt sie im Spiegelbild der Welt qualitative Veränderungen hervor. Die

Besonderheit erhält eine nunmehr unaufhebbare Fizierung: auf ihr baut sich die Formenwelt der Kunstwerke auf. Das gegenseitige Umschlagen und Ineinanderübergehen der Kategorien ändert sich: sowohl Einzelheit, wie Allgemeinheit erscheinen stets in der Besonderheit aufgehoben.

Hier muss freilich wieler eine Einschrünkung bezüglich der Einheitlichkeit aller Widerspiegelungsarten betont werden: die Tendens, die wir bei der Analyse der Erkenntnis hervorgehoben haben, dass nämlich der Prozess die Grenzen der Allgemeinheit und auch der Einzelheit immer weiter treibt, ist auch in der gesthetischen Widerspiegelung wirksam. Es gabe keine Geschichte der Künste. wenn mit der Veränderung des Lebens nicht auch ein weiter Hinausschieben der Grenzen der erkannten Welt, der Instrumente ihrer Erkennbarkeit auch in der Kunst stattfinden würde. Während gedoch in der erkenntnismässigen Widerspiegelung hier eine kontinuierliche und immer wieder fortsetzbare Entwicklung einsetzt, fiziert das Aufheben der Allgemeinheit und Einzelheit in die Besonderheit /letzten Endes: ohne Reziprozität, obwohl im Vorbereitungsprozess der Gestaltung dies selbstverständlich möglich und notwendig ist/ die jeweilige Stufe der Menschheitsentwicklung für das menschliche Bewusstsein. Eine Höherentwicklung ist selbstredend an sich möglich und notwendig. Jedoch eine wirkliche künstlerische Gestaltung, die optimal herausgearbeitete, gestaltete Besonderheit einer Entwicklungsetappe bewahrt ihre - künstlerische - Geltung, auch wenn ihre sämtlichen Aufbauelemente in der Formgebung und Technik der Kunst evolutionär längst überholt sind. Der Prozess der Annäherung erhält hier eine spezifische Betonung: die höhere Etappe muss nicht immer unmittelbar die vorangegangene fortsetzen, wie dies der Regel nach in der Wissen-

schaft der Fall ist, sondern fängt - bei Ausnützen aller in den Werken, in den Schaffensprozessen akkumulierten Erfahrungen - im bestimmten Sinne jedesmal von vorne an. Diese Eigenart der aesthetischen Widerspiegelung der Wirklichkeit wird von der philosophischen Reaktion dazu bemitzt, die Kunst irrationalistisch zu mystifizieren. Unsere Betrachtungen zeigen, dass jede spezifische Eigenart der Produktion und der Existenz der Kunst aus dem Widerspiegelungsprozess völlig rational - freilich dialektisch rational - abgeleitet werden kann

Was nun die Aufhebung der beiden Extreme der Allgemeinheit und der Einzelheit in die Besonderheit betrifft, so zeigt die richtig aufgefasste Theorie der Widersplegelung wieder, wie grundlegend falsch alle ireationalistischen, vernunftfeindlichen Theorien der Kunst sind. Vor allem bedeutet dieses Aufheben nie ein Verschwinden, sondern stets auch ein Aufbewahren. Dies muss vor allem bei der Rolle, die die Allgemeinheit in der aesthetischen Widerspiegelung spielt, besonders unterstrichen werden. Jede bedeutende Kunst setzt sich mit allen grossen Problemen ihrer Epoche intensiv auseinander; erst in Perioden der Dekadenz entsteht ein Ausweichen vor diesen Fragen, das sich teils als Fehlen der wirklichen Allgemeinheit in den Werken, teils als das nackte Aussprechen künstlerisch unaufgehobener – inhaltlich falscher und verzerrter – Allgemeinheiten aussert.

rer jetzigen Betrachtungen hinaus - dieses Aufheben der Allgemeinheit in die künstlerische Besonderheit hat je nach Periode, Genre,
Künstlerindividualität die allerverschiedensten Formen. Es kann lyrisch die Form der pathetischen subjektiven Erlebtheit erhalten, kann
andererseits wie ein Drama objektivierend in Gestalten und Situa-

tionen vollständig aufgesogen sein etc. Sicher ist bloss, dass die tiefste Quelle einer solchen künstlerischen Verallgemeinerung letzten Endes die objektive Verallgemeinerung des Lebens selbst, der konkreten Lebenserscheimungen ist. Natürlich spielt bei vielen bedeutenden Künstlern die Hilfe, die sie von der Wissenschaft und Philosophie erhalten, eine wichtige Rolle. Sie ist aber nur dann wirklich fruchtbar, wenn sie nicht als fertige, als fertig zu verwendende Theorie erscheint, sondern als Instrument, die Phinomene des Lebens tiefer, reicher, vielseitiger zu erfassen. Debroljubow, dem niemand vorwerfen kann, dass er die Autonomie der Kunst überschätzt, sagt darüber: "die Wahrheiten, die die Philosophen nur in der Theorie vorausahnten, vermochten die genialen Schriftsteller im Leben zu erlassen und in der Auswirkung darzustellen. Als vollkommenste Vertreter der hochsten Stufe menschlichen Bewusstseins in einer bestimmten Epoche, überblickten und schilderten sie uns von dieser Höhe aus das Leben der Menschen und der Natur... Ubrigens geht das gewöhnlich nicht so vor sich, dass der Literat dem Philosophen die Ideen entlehnt und sie dann in seinen Werken durchführt. Nein, beide handeln selbständig. beide gehen von demselben Urquell, dem wirklichen Leben aus, nur nehmen sie die Sache in verschiedener Weise in Angriff." Das bedeutet. dass die hohe Kunst an Ideengehalt sehr wohl das progressivate, entschiedenst in die Zukunft weisende Niveau erreichen kann, ohne etwas won ihrer künstlerischen Eigenart und Selbständigkeit ein abüssen.

Die Beziehung der Besonderheit zur Einzelheit ist ein ewiger Frozess der Aufhebung in gewissem Sinn mit noch stärkerer Betonung des Moments der Aufbewahrung. Engels streift diese Frage in seiner brieflichen Kritik an Minna Kautsky: "jeder ist ein Typus. aber auch zugleich ein bestimmter Einzelmensch, ein "Dieser".

Lukács Archi

wie der alte Hegel sich ausdrückt und so muss es sein."2 Die Notwendigkeit dieser Forderung, die Einzelheit im Besondern aufhebend aufzubewahren, ist eigentlich in unseren odigen Erörterungen bereits enthalten: soll welche Erscheinung immer, als Erscheinung, das ihr zugrunde Liegende Wesen unmittelbar ausdrücken, so ist dies ohne Bewahrung der Einzelheit unmöglich. Es scheint uns aber trotzdem unerlasslich, den aufgehobenen Charakter dieser Einselheit etwas niher zu beleuchten. Denn es ist fraglos, dass sowohl die ständig wechselnden. wie die durchgehenden Züge der Einzelheit einerseits in ihrer Unmittelbarkeit gleichwertig sind, andererseits jedoch zu den ihnen zugrunde liegenden Vermittlungen, wodurch jede Einzelheit zur Besonderheit und Allgemeinheit in Beziehung steht, sich ausserordentlich verschieden verhalten. Soll das Einzelne also in seiner Wahrheit zum Ausdruck kommen, so müssen diese oft sehr verzweigten Vermittlungen zu ihrem Recht gelangen, nach ihrem inneren Gewicht zur Geltung kommen. Eine solche Strukturverschiebung innerhalb der Einzelheit bedeutet aber zugleich ihre Aufhebung, ihr Erheben ins Besondere /Bestimmte, Typische/ Je grösser die Menschen- und Weltkenntnis des Künstlers ist. je mehr solche Vermittlungen er entdeckt und wenn nötig bis zur äussersten ALL gemeinheit verfolgt. desto energischer ist diese Aufhebung. Je grösser seine Gestaltungskraft ist, desto sinnfälliger wird er die aufgedeckten Vermittlungen in eine neue Unmittelbarkeit zurückführen, sie in diese organisch zentrieren: aus der Einzelheit ein Besonderes formen. Auch hier zeigt die Entwicklung der Kunst, dass

die in diesen Zusammenhängen erforderte richtige Dialektik historisch sehr verschieden zur Geltung kommt. Schon Aristoteles stellt eine Entwicklung von den Jambendichtern zur Komödie fest. die sich darin äussert. dass nicht mehr einzelne Menschen, sondern typische Eigen-

schaften zum Gegenstand der Satire werden. Dieser Begriff der Einzelheit - unter der aristotelischen Terminologie der "Namensgebung", der Individualitaten aus Mythos. Sage, Geschichte etc. - spielt noch in der "Hamburgischen Dramaturgie" eine grosse Rolle. Es kommt dabei aesthetisch selbstredend nicht auf die Bezeichnung an: die satirische Gestaltung eines bestimmten Individuums mit allen Zügen seiner Einzelheit ist durchaus möglich, wobei doch die Aufhebung ihrer Einzelheit ins Besondere /Typische/ vollbracht und die typische Bezeichnung garantiert an sich selbst keineswegs eine wirkliche Aufhebung in die Besonderheit. Entscheidend ist auch hier die Bewegung im Gehalt des Einzelnen, ob nämlich jene Bestimmungen, die es durch objektive Wechselbeziehungen mit der Welt, mit der Gesellschaft verbinden, bei Bewahrung dieses Vermittlungscharakters in die neue Besonderheit zurückgenommen, in sie aufgehoben werden. Wieder sind es die Zeiten der Dekedenz, in welchen diese reichere Determiniertheit der Individualität verloren geht. Theorie und Praxis der Dekadens betonen freilich immer die Einzelheit, die als Einzigartigkeit, Unwiederholbarkeit, Unauflösbarkeit etc. fetischisiert wird. In Wirklichkeit handelt es sich darum, dass die Organe der Widerspiegelung der Wirklichkeit nach Gorkijs Worten ihren "sozialen Amalgams" verlustig geworden sind und darum die bloss unmittelbare Einzelheit überbetonen, weil diese Künstler die Fähigkeit verloren haben, darüber hinaussugrelfen und die wahre Konkretheit zu erlangen.

Guy de Maupassant erzählt sehr interessant, wie Flaubert ihn zum Schriftsteller erzogen hat. Der Meister sagte unter anderem: "Es kommt darauf an. das was man ausdrücken will. genug lang. genügend aufmerksam zu betrachten, um einen Aspekt zu entdecken, den noch niemand gesehen und ausgesprochen hat... Um eine Flamme, um einen

Baum in einer Ebene zu beschreiben, müssen wir diese Flamme, diesen Baum so lange beobachten, bis sie für uns keiner anderen Flamme, keinem anderen Baum mehr gleichen... Man muss mit einem Wort aufzeigen. worin ein Fiakerpferd den fünfzig andern, die ihm vorangehen oder folgen, nicht gleicht."3 Diese Betrachtungen sind in doppelter Hinsicht interessant. Erstens zeigen sie, dass selbst bei bedeutenden und denkenden Künstlern die Theorie oft weit hinter der Praxis zurückbleibt. Hätte Flaubert wirklich so geschrieben, hätte Maupassant nur das von ihm gelernt, so wären beide längst vergessene Naturalisten. Abgesehen davon, sind aber - zweitens - diese Betrachtungen interessant, weil sie zeigen, in welche Sackgasse das Überbetonen der Einzelheit die Aesthetik führt. Denn es ist klar, dass das, was Flaubert von der Originalität des Schriftstellers fordert, gerade das isolierte unter die Lupe-Nehmen der unmittelbaren Einzelheit ist. Ihre Verbindung, ihre Wechselwirkung mit der Umwelt /Gesellschaft und Natur/ verschwinden, um das spezifisch Bezeichnende an der isolierten Einzelheit zu gewinnen. Dies ist einerseits eine Sysiphusarbeit. weil beim Erreichen des Zieles jedes künstlerische Interesse vernichtet ware. Ein Baum oder ein Droschkengaul /und auch ein Mensch/ wird nur in seinen Wechselwirkungen mit seiner Umgebung des Interesses wert. Die artistische Leistung hebt sich jedoch in der Literatur andererseits von selbst auf; Hegel hat darin durchaus Recht, dass das einfachste Wort bereits eine Verallgemeinerung in Bezug auf den einzelnen Gegenstand in sich birgt: es subsumiert ihn wenigstens unter eine Vorstellung, stellt Beziehungen her etc. Der energische Vorstoff Flauberts in die Richtung der Einzelheit zeigt also - im Gegensatz zu seinen Intentionen - dass die Kunst die Einzelheit freilich niemals entbehren kann, dass sie um ihr Erfassen ununterbrochen ringen muss, dass sie aber sie nur in der Form des Aufgehobenseins ins Besondere wirklich ihr eigen nennen darf.

missen wir an unsere frühere Feststellung denken, dass die beiden Extreme /Allgemeinheit und Einzelheit/ immer weiter hinausgeschobene Funkte, aber in einem bestimmten Augenblick doch Funkte sind, während das Besondere als Mitte mehr eine Zwischenstrecke, ein Spielraum, ein Feld ist. Das muss sich in der aesthetischen Widerspiegelung, wo die Mitte sich als Mittelpunkt der Bewegungen fixiert, radikal ändern. Damit scheint jedoch für die Theorie der aesthetischen Widerspiege-lung eine unlösbare Schwierigkeit aufzutauchen; namlich die Stelle dieses Mittelpunktes genau zu bestimmen. Das erscheint, wenn wir an die Struktur der theoretischen Widerspiegelung denken, von vorneherein als eine unlösbare Aufgabe, denn jede Wahl muss - vom Standpunkt der aesthetischen Widerspiegelung im Allgemeinen aus gesehen -, als will-kürlich erscheinen; es ist kein allgemeingültiges Kriterium denkbar, das hier eine Entscheidung zulassen würde.

vorgehoben werden, damit die Trennung zwischen theoretischer und aesth tischer Widerspiegelung klar ins Licht gesetzt werde. Tatsächlich gibt es kein theoretisches Kriterium, und das künstlerische umfasst /abstratt angesehen/ den ganzen Spielraum des Besondern; das Fixieren des Mittelpunkts kann allgemein gesprochen innerhalb dieses Spielraums an sich wo immer stattfinden. Es scheint nun vielleicht, als ob dadurch die Schwierigkeit nur umgangen, ja ins Irrationalistische und Wilkürliche verschoben, meineswegs jedoch befriedigend gelöst wäre. Und tatsächlich: im Umkreis unserer jetzigen Betrachtungen, die nichts als eine gewissermassen erkenntnistheoretische Analyse der aestheti-

schen Widerspiegelung zu geben beanspruchen, kann kein konkretes Eriterium aufgefunden werden. Damit wird aber weder eine Irrationalität. noch eine Willkür gefordert, und die Notwendigkeit, dieset rein abstærakten Bestimmung, gepaart mit einer vorläufig vollständigen Urteilsenthaltung im Konkreten, muss ihr Recht und ihre Fruchtbarkeit für die Aesthetik noch eigenst beweisen.

Wir haben bereits darauf hingewiesen, dass nur die dialektische Widerspiegelungslehre die Objektivität des aesthetischen Widerscheins der Wirklichkeit begründen kann, ohne ein hierarchisches Verhältnis der Unterordnung dem Theoretischen gegenüber zu statuieren, also ohne aus der Kunst ein unvollkommenes Wissen, ein Vorbereitungsstadium der Erkenntnis zu machen. Die soeben aufgetauchte scheinbare Schwierigkeit, einen organisierenden Mittelpunkt im Besondern für die Bewegung der Widerspiegelung der Wirklichkeit annehmen zu müssen, ohne diesen bestimmen zu können, ist die erkenntnistheoretische Begründung für die Vielfältigkeit der Aesthetik gestaktbaren Welt. für die Vielfältigkeit der Kunste, der Cenre, der Stile etc. Die Erkenntnistheorie der Aesthetik muss sich aber damit begnügen, die eigene Kompeteng, her ein jeweilig konkretes Kriterium zu finden, abzulehnen. Sie stellt freilich damit gleichzeitig fest. dass bei der generell aufgestellten Relativität des Besondern sowohl in Bezug auf das Allgemeine, wie auf das Einzelne, diese Relativität an sich von jedem Punkt aus zur Geltung kommen kann; das heisst das Feld der Besonderheit ober, beziehungsweise unterhalb des gewählten Mittelpunktes kann widerspruchslos von dort aus gesehen ins Allgemeine, beziehungsweise ins Einzelne umschlagen, oder besser gesagt. den Weg zur Allgemeinheit bezw. zur Einzelheit ausmachen.

Es ware schlechter als oberflichlich, hier

bloss formelle Kombinationsmöglichkeiten zu erblicken. Obwohl wir jetzt die Frage notwendigerweise in erkenntistheoretischer Abstraktion behandeln, muss es klar sein, dass ihr wirklicher Inhalt: die Stellung des Kunstwerks zur Wirklichkeit ist, die Art, Breite, Tiefe etc., mit welcher ein Kunstwerk eine Wirklichkeit sui generis zur Anschauung bringt. Gerade jene, die die Kunstwerke nicht formalistisch. sondern vom Standpunkt des Lebens betrachten. mussen einsehen: eben hier, in der Wahl des Mittelpunkts im Feld der Besonderheit entscheiden sich die wichtigsten Fragen des Ideengehalts, wie der wirklichen Gestaltung. Dass also aus dem allgemeinsten, abstraktesten Prinzip der Widerspiegelungslehre unmittelbar keinerlei gesthetischen Prinalpien deduzierbar sind, ist nur vom Standpunkt eines Dogmatismus. der strikte und formal ableitbare Regeln vorschreiben will, ein Nachteil. Die historische Tatsache der Vielfältigkeit der Künste oder innorhalb einer Kunst der Stile etc. erhält gerade dadurch - und vor allem mur dadurch - eine erkenntnistheoretische Begründung.

Es liegt naturgemass ausserhalb des Rahmens dieser Betrachtungen, die eben angedeutete Vielfältigkeit auch nur skizzenhaft systematisieren zu wollen. Das ist die Aufgabe der konkreteren Teile der Aesthetik, des Systems der Künste, der aesthetischen Analyse der Stile etc. Hier sind nur einige - beispielhaft illustrierende - Andeutungen möglich, die den rein prinzipiellen Zusammenhang beleuchten sollen. Man denke an den Unterschied von Drama und Epik /insbesondere in ihren modernen romanhaften Formen/. Es ist ohne weiteres evident, dass das Drama seine Gestalten und Situationen weit allgemeiner fasst, als die Epik; dass Züge der Einzelheit in ihm weiteus spärlicher, weitaus weniger detailliert auftreten; jedes individuelle Detail hat im Drama einen symbolisch-symptomatischen Akzent,

den es in der Tpik in weitaus geringerem Ausmasse besitzen kann und muss. Und es ist ébenfalls evident, dass es sich dabei keineswegs um irgendwelche "Mangel" eines dieser Genre handelt. /Natürlich gab es immer wieder Dogmatiker, die solche Anschauungen vertraten, Bei näherer Betrachtung zeigt es sich jedoch, dass in solchen Fällen entweder naturalistische Ansprüche an das Drama oder formalistische an die Erzählungskunst gestellt wurden; dass dabei nicht eine aesthetische Ergründung oder Vertiefung des Wesens von Dramatik oder Epik stattfand, sondern Tendenzen zur Erstarrung oder Auflösung ihrer spezifischen Formen. / Das bedeutet kurz gefasst so viel, dass das Drama generell die Tendenz hat, jenen Mittelpunkt der Kristallisation im Besondern näher zur Allgemeinheit zu bestimmen, während ein solcher Mittelpunkt für die Epik mehr in die Richtung der Einzelheit verschoben zu sein scheint. Einen ähnlichen Unterschied kann man ebenfalls zwischen klassischer Novelle und Roman feststellen, indem jene ihr Wirklichkeitsbild mit einer gewissen Aehnlichkeit zum Drama in der Richtung der grösseren Verallgemeinerung zu konzentrieren pflegt.

Selbstredend ist die hier angedeutete Differenzierung noch ausserordentlich abstrakt. Sie zeigt höchstens eine tendenzielle Bewegungsrichtung innerhalb des Spielraums der Besonderheit an, ohne jedoch bereits ein Kriterium für die Stelle des Mittelpunkts angeben zu können. Und in der Tat, wenn wir etwa das Drama Shakespeares mit dem Racines, die griechische Tragödie mit dem modernen bürgerlichen Drama vergleichen, finden wir - innerhalb der von der Genretheorie festgestellten allgemeinen Differenz der Bewegungsrichtungen - ebenfalls divergierende Tendenzen: Racine schiebt seinen Zentralisierungspunkt viel näher zum Allgemeinen als Shakespeare, das moderne bürgerliche Drama rückt ihn dagegen energisch der Einzelheit

einer zu stark generalisierenden Entfernung von der wir lichen Konkretheit der Kunstwerke. Denn die oblien Feststellungen sind auch
nur -gesellschaftlich-geschichtlich bedingte - Tendemen; derselbe
Schriftsteller im selben Genre kann diesen Mittelpunkt - nunmehr
nicht nur innerhalb des Spielraums im Allgemeinen, sondern auch innerhalb von allgemeinhistorischen Tendenzen und innerhalb seiner individuellen Eigenart in der Handhabung eines Genres - in seinen einselnen Werken verschieden bestimmen; es genügt, wenn man etwa Goethes "Iphigenie" mit seiner "Natürlichen Tochter" vergleicht, um so
grelle Kontraste, wie den "Götz von Berlichingen" garnicht anzuführen.

Wir haben also eine Reihe: allgemeine Gesetzlichkeit der Aesthetik überhaupt, konkret besondere Gesetze des Genres, historische Differenzierung in der Entwicklung der Genre, individuelle Gestaltung der einzelnen Kunstwerke vor uns und erst auf der letzten Stufe kann die konkrete Bestimmung des Mittelpunkts erfolgen. Damit ist aber kein individualistischer Relativismus statuiert. Denn die von uns aufgestellte, keineswegs vollständige, nur die prinzipiellsten Etappen aufzeigende Reihe ist wirklich eine Reihe, indem sie die immer genauer und konkreter wirksame Bestimmungen anzeigt. die erst im individuellen Kunstwerk ihren wirklichen Abschluss finden können, soll die Aesthetik nicht in ein Pseudosystes von abstrakten Vorschriften und mechanischen Regeln entarten. Sie ist aber eine wirkliche Reine, auch in der Hinsicht, dass in ihr dieselben Dominanten wirksam sind, nicht um sich im Gegensatz zu den vorhergehenden abstrakteren, sondern um sich in ihrer Konkretisierung im individuellen Kunstwerk wirklich zu erfüllen.

Hier ist eine alte Venierfrage der Aesthetik aufgeworfen: die - scheinbare - Unvereinbarkeit dessen, dass jedes wirkliche Kunstwerk etwas Einzigartiges, Unvergleichliches, Individuelles ist und zugleich nur in Erfüllung seiner inneren Gesetzlichkeit. die ein Moment der allgemeinen gesthetischen Gesetzlichkeit ist, zum echten Kunstwerk werden kann. Obwohl die Frage eine sehr alte ist. erhielt sie erst bei Kant jene Passung, die für die spätere bürgerliche Kunsttheorie bedeutsam wurde. Kant führt aus: "Denn eine jede Kunst setzt Regeln voraus, durch deren Grundlegung allererst ein Produkt, wenn es künstlich heissen soll, als möglich vorgestellt wird. Der Begriff der schönen Kunst gestattet aber nicht, dass das Urteil über die Schönheit ihres Produkts von irgendeiner Regel abgelei tet werde, die einen Begriff zum Bestimmungsgrund hebe, mithin einen Begriff von der Art, wie es möglich sei, zum Grunde lege. Also kann die schöne Kunst sich selbst nicht die Regeln ausdenken, nach der sie ihr Produkt zu Stande bringen soll. Da nun gleichwohl ohne vorhergehende Regel ein Produkt niemals Kunst heissen kenn, so muss die Natur im Subjekte /und durch Bestissung der Versögen desselben/ der Kunst die Regel geben, d.i. die schöne Kunst ist nur als Produkt des Genies möglich."4 Man muss hier das berechtigte Moment in Kanta Fragestellung von der irrationalisierenden Tendenz, die bei ihm auch hier infolge seines Schwankens zwischen metaphysischem und dialektischem Denken entsteht, unterscheiden. Das Irrationalisieren ist in seiner uns bereits bekannten Lehre, dass die Urteile über Schönheit ausserhalb der Welt des Begriffes stehen, enthalten. Wenn er also die Natur "der Kunst die Regel" geben lässt, was nur die Folge der Auffassung der Kunst als die des Genies ist. löst er die metaphysisch unlösbare Frage durch eine ins Irrationale schillernde Scheinantwort

auf. Weiter ist auch die moderne bürgerliche Aesthetik nie gekommen; man denke an Groce oder Simmel.

Trotz alledem ist in der Fragestellung Kants bezüglich des Verhältnisses von aesthetischer Gesetzlich keit und einzelnem Kunstwerk ein wirkliches Problem verborgen. Freilich versperrt sich Kant auch dadurch den Weg zu einer vernünftigen Lösung, dass er die aesthetische Gesetzlichkeit als "Regel" bestimmt, worin nicht nur sein metaphysisches Denken zus Ausdruck kommt, sondern auch eine gewisse kunsttheoretische Befangenheit in den höfisch feudalen Lehren des 17/18. Jahrhunderts, Das Problem der Effüllung der gesthetischen Gesetze durch die Kunstwerke bleibt dennoch ein reales Problem, weil jede solche Erfüllung, wenn sie wirklich eine ist, mur dedurch erreicht werden kann, dass das Gesetz in seiner Erfüllung neugeboren. erweitert, konkretisiert wird; eine einfache "Anwendung" aesthetischer Gesetze auf die Kunst würde das Zerstören des aesthetischen Wesens der Werke bedeuten. Über diese Frage selbst können wir mur in arderen Zusammerhängen, auf einer konkreteren Stufe unserer gesthetischen Erkenntnisse sprechen. Immerhin bezeichnet der soeben angedeutete Weg den methodologischen Zugang zur Lösung. Auch hier gilt gegen jeden Irrationalismus, der methodologisch stets ein abstraktes Gesetz mit der "Einzigertigkeit" des Individuellen unvermittelt kontrastiert - das Wort von Marx, das er gerade in Bezug auf Erkenntnis der Kunstentwicklung aussprach: "Die Schwierigkeit besteht mur in der allgemeinen Passung dieser Widersprüche. Sobald sie spezifiziert werden, sind sie schon erklärt. "5 Der Ausdruck spezifizieren ist hier gerade in seinem Gegensatz zur Allgemeinheit sehr wichtig. Er zeigt an, dass die von uns angedeutete Konkretisierung nicht vom abstrakt-Allgemeinen /Regel/ zum rein und darum unbestimmbar Einzelnen /Genie/

geben darf. dass wir vielmehr die ständige Konkretisierung der Besonderheit mit möglichst viel konkreten Vermittlungen uns als Ziel zu setzen haben. Der historische Materialismus gibt auch für die theoretisch-aesthetische Betrachtungsweise eine solche Methode, auf deren Grundlage, in Anwendung von deren Methode diese Probleme behandelt werde n können und müssen.

So kompliziert diese Probleme auf den ersten Amblick auch scheinen mögen, liegt ihnen doch eine vereinfachende Abstraktion zugrunde, die ebenfalla ins Konkrete hinübergeleitet werden muss, wenn wir die Bedeutung der Besonderheit als zentrale, als sozusagen "Gebietskategorie" der Aesthetik richtig verstehen wollen. Es war zum Verständnis des entscheidenden Unterschiedes awlachen wissenschaftlicher und aesthetischer Widerspiegelung notwendig, zu betonen, dass das Besondere, das in jener als vermittelndes "Feld" figurierte. in dieser zum organisierenden Mittelpunkt werden muss. Dieser Gegensatz beleuchtet tatsächlich auch in seiner ersten, schroff abstrakten Formulierung den fundamentalen Unterschied. Er ist jedoch für die Aesthetik eine vorläufige, zum wahren Verständnis überleitende, also eine vorbereitende Abstraction, um die Besonderheit als organisierenden Mittelpunkt richtig zu fassen. Genauer betrachtet handelt es sich weniger um einen Punkt im strikten Sinne, als vielmehr um den Mittelpunkt eines Bewegungsspielraums. Damit werden unsere früheren Betrachtungen nicht in ihrem Kern modifiziert, dem nach wie vor bleibt es dabei, dass die Gestaltungsart eines Werks davon abhängt, wo dieser Mittelpunkt is Verhältnis zur Allgemeinheit und Einzelheit gewählt wird. Die konkretisierende Modifikation, die jetzt eingeführt wird. besteht bloss darin, dass das die künstlerische Eigenart bestimmende Wahlen eines solchen Zentrums zugleich eine Bewegung um dieses Zentrum herum im Bereich des Besonderen beinhaltet. Diese Feststellung spricht mun eine allgemein bekannte und anerkannte mesthetische Tatsache aus, die nämlich, dass Stil. Ton. Stimmung etc. eines Werks im künstlerischen Sinne durchaus einheitlich bleiben können, auch wenn innerhalb dieser Einheit ein gewaltiges Auf und Ab herrscht, wenn bestimmte Momente des Werks mehr als andere sich der Allgemeinheit, andere sich mehr der Einzelheit annähern, allerdings unter der Bedingung, dass diese Bewegungen sich innerhalb derselben Sphäre der Besonderheit vollziehen, dass sie alle ideell und formell streng aufeinander bezogen sind.

Um neheliegende Missverständnisse zu vermeiden.

muss betont werden, dass mit dieser unserer Bestimmung keineswegs die Systeme der Bewegungen innerhalb eines Kunstwerks erschöpfend charakterisiert werden sollen. Im Gegenteil. Wir sprechen hier ausschliess-lich von den Bewegungen innerhalb der Besonderheit, und swar sowohl in der Richtung auf die Allgemeinheit, wie in der auf die Einzelheit zu. Die sehr wichtige Bewegung der Leidenschaften etwa in einem Dichtwerk ihr oft tumultwarisches Auf und Ab gehört ebensowenig in den Kreis unserer jetzigen Betrachtungen, wie die - damit eng zusammenhangenden - Spennungen der Bewegtheit bei Michelangelo. Solche können sie durchaus auf demselben Niveau der Besonderheit befinden, sie mussen es freilich nicht.

Man muss nicht allzu weit suchen, um diese abstrakten Feststellungen durch die Praxis der Kunst bestätigt zu finden. Es
wäre aber oberflächlich, wenn wir den hier bestimmten mehr oder weniger grossen Spielraum der Bewegung einfach damit identifizieren wirden, dass eine grössere Nähe des Mittelpunkts zur Allgemeinheit einen
kleineren, eine geringere Annäherung, eine Neigung zur Minzelheit.

einen grösseren Spielraum zur Folge hätte. Natürlich gibt es auch solche Fälle. Man denke nur an den in früheren Zusammenhang erwähnten Gegensatz von Racine und Shakespeare, Aber Dante, dessen Nähe zur Allgemeinheit niemend bestreiten wird, hat gestaltend einen der grössten Bewegungsspielräume der Weltliteratur umfasst, während ein sehr grosser Teil der modernen realistischen Rosane, der zumeist eher in der Richtung auf die Binzelheit als auf die Allgemeinheit seinen Mittelpunkt sucht, mit einem verhältnismassig weit geringeren Spielraum arbeitet, /Selbstredend gibt es auch hier wichtige Ausnahmen, wie Balzac und Dickens. / Dasselbe Bild erhalten wir, wenn wir auf der einen Seite an Tisian oder Breughel, auf der anderen an die Impressionisten denken. Auch hier ist also ein jedes Schematisieren ebenso geführlich und unzulassia, wie in unsefen früheren Analysen, wo der jetzt konkretisierte Mittelpunkt noch - mit einer vorbereitenden Abstraktion als organisierende Mitte, als Punkt gefasst wurde. Die wesentliche. konkretisierende gedankliche Annäherung an das Wesen der Kunst besteht darin, dass die künstlerische Organisation einer "Welt" nunmehr dynamisch als System von Bewegungen, als das ihrer Spannungen und Kontraste gefasst wird. Wie dieses Aufeinanderbezogensein der bewegten Blemente und lomente vor sich geht, ist natürlich auch hier gesellschaftlich-geschichtlich, genremässig und persönlich-künstlerisch bedingt. Die Theorie der Widerspiegelung Kann und soll hier um keinem Dogmatismus zu verfallen - nur die allerallgemeinste Struktur feststellen.

Dazu ist natürlich zu bemerken, dass ein jeder dieser Spielräume, Bewegungsfelder in der ideell-künstlerischen Ein- heit des betreffenden Kunstwerks streng begründet sein muss. Ein noch so starkes Ausschwingen nach oben oder unten hat, wenn es sich um ein

Lukács Archi

wirkliches Kunstwerk handelt, nichts mit einer offen ins Allgemein strebenden Rhetorik oder mit einem naturalistischen Versinken ins Einzelne zu tun. Wenn etwa Dickens in einigen seiner Romane das gesellschaftliche "Oben" mit satirischen Verallgemeinerungen, das "Unten" mit liebevollem Eingehen auf kleine Details des Alltagslebens charakterisiert, wenn in einzelnen grossen Kompositionen Tizians sich Einzelheiten finden, die - isoliert betrachtet - genremässig wirken würden etc..so handelt es sich um eine weltanschaulich begründete weite Spanne der gestalteten Welt, deren Unterschiede und Gegensätze ideell und künstlerisch streng aufeinander bezogen sind, die gerade in solchen Kontrastwirkungen einander gegenseitig verstärken, die also den Inhalt der Werkeinheit ausweiten, niemals aber diese durch Aufhebung ihrer spezifischen Besonderheit ins Allgemeine oder Einzelne gefährden.

Dieser Spielraum kann, wie wir gesehen haben, grösser oder kleiner sein, eine gewisse Spanne ist aber auch in den am allerstrengsten auf einen Ton gestimmten Werken zu finden. Darum nannten wir unsere frühere Punkt-Bestimmung eine vorbereitende, einführende Abstraction. Denn auch in diesem Fall bilden die Formen der Widerspiegelung die höchsten Verallgemeinerungen des widerspiegelten Inhalts. Auch wenn die Besonderheit eine andere Rolle im Kategoriensystem der aesthetischen Widerspiegelung spielt, wie in der wissenschaftlichen, bewahrt sie dabei jenen ihren spezifischen Charakter, den wir in der Behandlung der wissenschaftlichen Widerspiegelung der Wirklichkeit festgestellt haben, nämlich ein "Feld" der Vermittlung zwischen Allgemeinen und Einzelnen zu sein. Ihre Bedeutung und ihre Funktion hat sich, der Eigenart der gesthetischen Widerspiegelung entsprechend geändert, ihre wesentliche Stelle, ihre Struktur ist je-

doch die gleiche geblieben. Auch darin äussert sich von einer neuen Seite die Grundtatsache der Widerspiegelungslehre, dass nämlich die wissenschaftliche und gesthetische Reproduktion der Wirklichkeit, die der selben objektiven Wirklichkeit ist, dass demzufolge - bei allen notwendigen Modifikationen - die grundlegenden Strukturen einender irgendwie entsprechen müssen.

halten daran. dass einerseits die objektive, vom Bewusstsein unabhängige Wirklichkeit alle drei Kategorien / Binselheit, Besonderheit, Allgemeinheit/ objektiv in sich enthält. dass also das Hinausgehen der Widerspiegelung über die unmittelbare Einzelheit kein Verlassen der Objektivität, keine "Denkökonomie", kein "souverdnes Schaffen" des erkennenden oder künstlerischen Ichs ist, dass aber andererseits die Kategorien der Verallgemeinerung /also auch die Besonderheit/ keine selbständige Gestalt in der Wirklichkeit selbst besitzen, dass sie vielmehr dieser als notwendig wießerkehrende Bestimmungen inne-wohnen, dass also ihr Isolieren, ihr Aufbeuschen zu Gestalten mit angeblich auf sich selbst beruhenden Existens eine – idealistische – Verfälschung des Wesens und der Struktur der objektiven Wirklichkeit ist. Dies hat schon Aristoteles in seiner Polemik gegen die platonische Ideenlehre klar gesehen.

fassung von der zentralen Bedeutung der Besonderheit im System der aesthetischen Kategorien nicht die Gefahr, einer Abart des platonischen Idealismus zu verfallen? Wir glauben gerade das Entgegengesetzte ist der Fall, aber eine kurze Beleuchtung dieses möglichen Wiss-verstämnisses kann dazu dienen, den spezifischen Charakter der aesthetischen Widerspiegelung deutlicher zu erhellen. Vor allem ist

die selbständige Gestalt, in welcher die Besonderheit in der Kunst erscheint, kein Gedanke, der mit dem Anspruch auftritt, zugleich Gedanke /Idee/ und echteste objektive Wirklichkeit zu sein, wie in der Ideenlehre Platons, im mittelalterlichen Begriffsrealismus, beim "Weltgeist" Hegels. Die "selbständige Gestalt" der Besonderheit, das Kunstwerk ist im Gegenteil erstens etwas vom Menschen Geschaffenes. das niemals den Anspruch erhebt, in dem Sinne wie die objektive Wirklichkeit wirklich ist, eine Wirklichkeit zu sein. Zweitens stellt es sich uns allerdings als eine "Wirklichkeit" gegenüber. d.h. unsere Gedanken, Wünsche etc. vermögen an seinem Dasein und Sosein nichts zu ändern, wir müssen es hinnehmen, wie es ist, wir können es nur - subjektiv - bejahen oder ablehnen. Drittens jedoch ist die "Wirklichkeit" des Kunstwerks eine sinnliche; die Aufhebung der unmittelbaren Einzelheit in der konstlerischen Widerspiegelung ist - im Gegensatz zur wissenschaftlichen - immer zugleich eine Aufbewahrung und zwar im wörtlichsten Dinne; die Besonderheit erhält der Einzelheit gegenüber ebenso wenig eine selbständige Gestalt, wie das Allgemeine in der objektiven Wirklichkeit selbst, wie ist in allen Erscheinungsformen der unmittelbaren Einzelheit manifest vorhanden, ist aber von diesen niemals abtrennbar. Das hat - viertens - zur Polge, dass die Erhebung jeder Einzelheit auf das Niveau des Besondern nur durch eine Steigerung ihrer unmittelbaren Sinnfälligkeit erfolgen kann, nur dadurch kann das manifeste Innewohnen des Besondern in jeder Einzelheit, sowie in ihrer Totalität, in ihrem System, im Werk sich verwirklichen, nur so kann das Werk als Ganzes gerade die Besonderheit einer gestalteten "Welt" verkörpern und erlebbar machen. Die selbständige Gestalt des Werks ist also eine Widerspiegelung von wesentlichen Zusammenhangen und Erscheinungsformen der Wirklichkeit selbst. Es kann gerade darum - und mir dagum - als selbständige Gestalt vor uns stehen.

weil es in dieser Hinsicht die Struktur der objektiven Wirklichkeit
getreu widerspiegelt. Dar in äussert sich ein diametraler Gegensatz

zur platonischen Ideenlehre, und Platon selbst war in seiner Ablehnung der Produkte der Kunst weitaus folgerichtiger, als jene späteren Denker, wie Plotin oder Schelling, die Wahrheitsgehalt und Formsystem des Kunstwerks aus der Ideenwelt ableiten wollten. Die Wahrheit der künstlerischen Form kommt gerade in dieser ihrer antiplatonischen Tendenz am plastischesten zum Ausdruck.

Hat der dialektische Materialismis die allerallgemeinste strukturelle Eigenschaft für die Theorie der Widerspiegelung auf dem Gebiet der Aesthetik festgestellt, so kommt es darauf an, wit den Mitteln des historischen Materialismus den geschichtlichen Ablauf, die gesellschaftliche Bestimmtheit der Kunst konkret zu ergründen. Hier bestimmt nun dieselbe, aber sich ständig konkretisierende Methode vor allem die Notwendigkeit der Genre, deren Formen Fizierungen ganz allgemeiner und darum in ihren Hauptzügen standig wiederkehrender Beziehungen der Menschen zur Gesellschaft und durch diese zur Natur vermittelt ausdrücken. Sie unterliegen im Laufe der Geschichte grossen Veründerungen, deren gesellschaftliche Ursachen und aesthetische Erscheinungsweisen festzustellen wieder die Aufgabe des historischen Materialismus ist. Wird die Frage so gestellt. so ist es klar, dass die individuelle Erforschung der einzelnen Kunstwerke nur die konkrete Weiterführung derselben Methode ist; dass die allgemeine /genremässige und evolutionare/ Forschung in keinem Gegensatz zur Analyse der einzelnen Werke steht, wie dies in der bürgerlichen Aesthetik so oft der Fall ist.

Natürlich ist es mit der Feststellung des im ein-

selnen Kunstwerk eingenommenen Mattelpunktes, besser gesagt: des um ihn entstehenden Spielraus von aufeinander bezogenen Bewegungen, innerhalb der Sphäre der Besonderheit die aesthetische Analyse keineswegs abgeschlossen. In Gegenteil: sie setzt eigentlich erst hier ein. Das Aufzeigen der sich hier ergebenden Aufgeben und Prinsipien kann natürlich in diesem Zusamenhang nicht erfolgen. Wir können nur ganz kurz derauf hinweisen, dass es die Aufgabe der Aesthetik und Kritik ist, in jedem konkreten Fall konkret zu untersuchen, ob die vom Künstler vollzogene Wahl des Mittelpunkts im Besondern dem Ideengehalt. dem Stoff, dem Thema etc. des Werks entspricht, ob es vom Standpunkt ihres adaquaten Ausdrucks nicht zu hoch oder zu niedrig gegriffen ist. Mit dieser inhaltlichen Frage steht die Formfrage, die Beziehung zu den Gesetzen des betreffenden Genres im engsten Zusammenhang, wobei auch eine noch so kursorische Aufsählung der Hauptaufgaben nicht unerwihnt lassen darf, dass es sich nicht um eine einfache Anwendung "zeitloser" Gesetze auf einzelne Kunstwerke handelt /wie in der dogmatischen Aesthetik/, sondern um solche Fragen, ob etwa das betreffende Kunstwerk eine berechtigte Erweiterung dieser Gesetze wollzogen hat etc. Und endlich muss noch am einzelnen Kunstwerk als Kunstwerk untersucht werden, wie die Auswahl des Mittelpunkts im ausgeführten weiteren Sinne die aesthetische Verlebendigung der Komposition, der Gestalten, des Details etc. bestimmt und beeinflusst, wie die Konsequenz der Durchführung /eventuell ein scheinbares Abweichen von dieser Konsequenz/ die aesthetische Einhelt und Lebendigkeit fördert oder hemmt.

Mit alledem baben wir uns von unserer eigentlichen Frage, die an sich nur die dialektisch materialistische Untersuchung der spezifischen Züge der gesthetischen Widerspiegelung umfasst.

MTA FIL. INT.

etwas entfernt. Wir mussten aber die sich hier ergebenden Probleme wenigstens aufzählen, damit es sichtbar wird, dass der scheinbar unbestimmber gelassene Punkt und der ihn wagebende Spielraum in der Sphäre der Besonderheit kein boch in der dialektischen materialistischen Widerspiegelungstheorie ist. sondern im Gegenteil gerade der Anknüpfungspunkt für eine konkrete, undogmatische Analyse der Veraweigungen der Kunstpraxis in ihrer his orischen Untfaltung bis zum Gelingen oder Missraten des einzelnen Werks. Ohne ein solches Ineinander-Ubergreifen der dialektisch materialistischen und historisch materialistischen Methode sind so komplexe Fragen, wie die der Aesthetik unlösbar. Unsere Betrachtungen mussten deshalb wenigstens das grobe Schema dieser Zusammenhänge andeuten. Dazu ist noch zu bemerken. dass wir hier die dialektisch materialistische Untersuchung der aesthetischen Widerspiegelung erstens mir von einer, freilich höchst wichtigen. Seite beleuchtet, aber nicht den Versuch unternommen haben, sie zu erschöpfen, was die Aufgabe eines Systems der Aesthetik also auch vom Standjunkt des historischen Materialismus sein wird; dass wir zweitens auch in der Frage der Besonderheit als Kategorie der gesthetischen Widerspiegelung bisher nur das Problem aufgezeigt haben. Denn seine Konkretisierung auch im Gebiete des dialektischen Materialismus muss weit über das von uns bisher ausführbare hinausgehen.

## VI.

## Konkretisierung der Besonderheit als gesthetischer Kategorie an einzelnen Problemen

Wenn auch die Analyse genes Besondern, das die sentrale organisierende Mitte der aesthetischen Gestaltung ausmacht. in ihren Folgen über die erkenntnistheoretische Betrachtung hinausweist, so seigt die uns zugleich die wesentlichen spezifischen Züge MTAFH. INT.

Lukács Arch.

der aesthetischen Widerspiegelung der Wirklichkeit. Die sich daraus ergebende Struktur des Kunstwerks, der Eigenart des aesthetischen Verhaltens bildet naturgemiss den Gegenstand späterer konkreterer aesthetischen Untersuchungen, deren beträchtlicher Teil ebenfalls nicht bei der dialektisch materialistischen Betrachtung stehen bleiben kann und die Werkzeuge des historischen Materialismis in Anspruchen miss. Immerhin ergeben sich schon auf dem bis jetzt erreichten Niveau unserer Einsicht in das spezifische Wesen der aesthetleschen Widerspiegelung einige fundamentale Zusammenhänge, die wir wenigstens in ihren allgemeinsten Zügen kurz charakterisieren müssen, wobei schon einleitend bemerkt werden muss, dass wir uns nicht bloss auf das Allgemeinste beschränken müssen, sondern auch diese Fragen nur in Bezug auf unser spezifisches Problem der Besonderheit, des Unterschiedes zwischen wissenschaftlicher und künstlerischer Widerspiegelung der Wirklichkeit behandeln können.

## 1. Das allgemeinste Merksal der künstlerischen Form

ist die Rigenart der künstlerischen Form. So sehr wir seit Hegel mit dem ununterbrochenen wechselseitigen Ineinander-Umschlagen von Inhalt und Form im Klaren sind; so sehr-über Hegel hinausgehend - der dialektische und historische Materialismus, bei Anerkennung dieses Verhältnisses des wechselseitigen Umschlagens von Inhalt und Form ineinander, an der Priorität des Inhalts festhält. ist eine gesonderte Untersuchung der Form keineswegs etwas Missiges und insbesondere kein Problem, dessen Erforschen, wie die Vulgarisatoren meinen, der Methode des dialektischen und historischen Materialismus widerstreben würde. Lenin sagt: "Die Form ist wesentlich, Das Wesen ist so oder anders formiert, in Abhängigkeit auch vom Wesen..."

Wenn wir auf Grundlage der bisher erzielten Er-MTA FIL INT. Lukács Arch

gebnisse den Unterschied der Form in der aesthetischen und wissenschaftlichen Widerspiegelung etwas näher betrachten, so müssen wir folgendes feststellen. Die wissenschaftliche Form ist desto höherstehend, eine je adaquatere Widerspiegelung der objektiven Wirklichkeit sie gibt, je allgemeiner und umfassender sie ist, je energischer sie die unsittelbare sinnlich-menschlichliche Erscheimungsform der alltäglich erscheinden Wirklichkeit überwindet, hinter sich lässt. Wenn die Mathematisierung sämblicher Wissenschaft auch eine Utopie ist. - teils prinsipiell, teils bei dem heutigen Stand unserer Kenntnis der objectiven Realität - so drückt sich in diesem Ideal eine re-Lativ legitime Tendenz des wissenschaftlichen Denkens aus: das Streben nach einer möglichst grossen Anzahl - scheinbar heterogener -Minzelfälle in sich begreifenden, nach einer möglichst umfassenden Verallgemeinerung aus. Das bedeutet, dass eine solche allgemeine Form den ganzen Komplex der einzelnen und besonderen Formen, in denen die in ihr ausgesprochene Gesetzlichkeit zu erscheinen pflegt. zerschlügt oder wenigstens aufhebt, um darch das Aufdecken der auf der Oberfläche der Unmittelbarkeit verborgenen wesentlichen und geweinsamen Nomente die Gesetzlichkeit selbst annähernd adäquat aussprechen zu können. Dass diese Allgemeinheit nicht abstrakt. sondern - wenn die Gesetzlichkeit eine wesentliche und wirkliche ist - konkret ist, haben wir bereits wiederholt gezeigt; ich verweise bloss auf den Ausspruch von Engels über die Konkretheit solcher Verallgemeinerungen. Diese Monkretheit ist aber die der höchsten Allgemeinheit, der grössten - formalen - Entfernung von den Formen der unmittelbaren Erscheinungswelt. Das Kriterium ihrer Richtigkeit und Tiefe ist gerade diese universelle Anwendbarkeit auf Phanomene scheinbar heterogenen Inhalts. deren Heterogeneität eben in diese konkrete Allgemeinheit aufgehoben

wird. Auch wenn der Zweck der wissenschaftlichen Erkenntnis die Erforschung des Einzelfalles ist. ändert sich diese grundlegende Struktur der Widerspiegelung nicht. Wir haben seinerzeit darauf aufmerksam gemacht. dass diese Rückkehr vom Allgemeinen ins Einzelne, die nicht eine positivistische Isolierung von oft äusserlichen, sogar belanglosen Einzelheiten sein darf. mur dann wissenschaftlich fruchtbar werden kann, wenn jedes Einzelne im gesetzmässigen Zusammenhang mit der es umfassenden Allgemeinheit und mit den vermittelnden Besonderheiten erkannt wird. Man denke an unser früher angeführtes Beispiel der medizinischen Diagnose, wo es sich klar erhellt, dass jeder wirkliche Fortschritt in ihr nur auf dem Umweg der Verallgemeinerung und der richtigen Anwendung des Allgemeinen auf den Einzelfall erzielbar ist.

Im schroffem Gegensatz dazu ist die gemaine,

die orgginär aesthetische Form stets die Form eines bestimmten Inhalts.

Man soll sich bei dieser Feststellung nicht dadurch beirren lassen,
dass die Aesthetik als Wissenschaft mit Aufdecken möglichst allgemeiner Gesetzlichkeiten, die Kritik, mit deren Anwendung auf einzelne
Werke /oder Gruppen einzelner Werke/ beschäftigt ist. Aesthetik, Kunstgeschichte, Kritik etc. sind eben Wissenschaften, für welche das oben
Ausgeführte über die wissenschaftliche Widerspiegelung der Wirklichkeit wesentlich gilt. Inwiefern das Aesthetische als Inhalt dieser
Wissenschaften auf ihre Methodologie bestimmte modifizierende Einwirkungen hat, werden wir in anderen Zusammenhängen ausführlich behandeln. Hier genügt die Feststellung, dass die in der deutschen Romantik
auftauchende, in der imperialistischen Periode zeitweilig zur grossen
Mode gewordene Behauptung, Kritik sei eine Art von Kunst, jeder erkenntnistheoretischen und methodologischen Fundamentierung entbehrt.

Wir haben hier die aesthetische Form in ihrer

gemui en und originären Erscheimungsweise zu untersuchen, wie wir sie vor allem im Kunstwerk, als Objektivation der aesthetischen Widerspiegelung der Wirklichkeit, im Schaffensprozess und im rezeptivaesthetischen Verhalten zur Kunst vorfinden können. Hier ist es evident. dass die kunstlerische Form - gerade darin, worin sie aesthetisch relevant ist - die spezifische eigenartige Form jenes bestimmten Gehalts ist, das den Inhalt des betreffenden Kunstwerks bildet. Wir haben dieses Problem bereits bei der Behandlung des Besonderen als organisierende Mitte angedeutet; wir haben darauf hingewiesen. dass selbst bei demselben Künstler, selbst bei seinen stillstisch achnlichen Werken diese organisierende Mitte verschieden gelagert ist. Und es mass klar sein, dass die künstlerisch wesentliche Formung, die Eigenart der Form des Werks gerade von diesem Blickpunkt aus erfolgt, von diesem déterminiert wird. Er bestimmt, was in der gestalteten Welt des Werks hervorgehoben, was vernachlässig wird, was sogar überhaupt verschwindet: welche Züge und Momente der künstlerischreflektierten Wirklichkeit zu Aufbauelementen des Werks werden und was fur eine konkrete Rolle sie in diesem Aufbau spielen, /Die ausführliche Darlegung, der sich hieraus ergebenden Folgen, z.B. das aesthetische Wesen der Komposition, die dialektische Wechselbeziehung zwischen Weltanschauung und kinstlerischer Anschauung etc. kann nur in anderen Zusammenhangen erfolgen. / Die ganze Geschichte der Kunst. das gesunde aesthetische Empfinden lehren uns. dass es sich hier um ein zentrales Problem, um das Wesen des Aesthetischen Handelt. Obwohl hier noch nicht der Ort ist. alle konkreten Konsequenzen zu ziehen. müssen wir doch auf einige wesentliche Momente hinweisen.

> 2. Manier und Stil Wir beginnen mit einer verhältnismässig einfachen

> > MTAFIL 18T. Lukács Arch.

Frage, mit der von Manier und Stil. Was ist Manier im aesthetischen Sinne? Man kann sie vielleicht am einfachsten so bestimmen: ein Künstler verfällt der Manier, wenn er eine bestimmte, von ihm ausgebildete Betrachtungsweise der Wirklichkeit und die sich daraus ergebenden künstlerischen Ausdrucksmittel nicht bei jeder Berührung mit der Wirklichkeit der Eigenart des zu Formenden anpasst, an ihm erneuert, sondern in sich fixiert, aus ihnen ein aesthetisches Apriori des Aufnehmens der Wirklichkeit und ihrer Gestaltung macht, so dass in den Werken die daraus entsprungenen Formelemente eine gewisse Selbständigkeit dem zu gestaltenden Stoff gegenüber erhalten.

Es bedarf keiner ausführlichen Darlegung, dass wir es hier mit einer sehr häufigen Erscheinung in der Kunstgeschichte zu tun haben. Und zwar gerade nicht bei Stümpern, oder Dilettanten - bei diesen sprechen wir nicht von Manier, sie stehen ausserhalb der aesthetischen Betrachtung - sondern im Gegenteil sehr oft bei höchst begabten Künstlern, bei Seistern der Kunst. Die gen aus Untersuchung der gesthetischen Differens zwischen Manier und Stil gehört wiederus nicht in den Uskreis unserer gegenwärtigen Untersuchung. Wir analysieren ihren Gegensatz hier ausschliesslich vom Standpunkt der allgemeinen Theorie der aesthetischen Widerspiegelung. Aber schon aus diesem allgemeinsten Überblick ergibt es sich, dass die Allergrössten der Kunstgeschichte gerade jene Genies sind. die in ihrer Produktion das Goethesche "Stirb und werde" möglichst restles verwirk. lichen, d.h. jedem neuen Inhalt gegenüber als formende Künstler eine Neugeburt erleben. Es genügt hier auf Goethe selbst oder auf Puschkin hinzuweisen. um diese Lage völlig zu erhellen. Dagegen gibt es eine grosse Zahl bedeutender und wichtiger Kürstler, die - auch wenn sie selbst darunter litten, wie z.B. Heine - zeitweilig oder ständig sich

> NIAFIL HIT. Lukács Arch.

eine gewisse manieristische Erstarrung ausgebildet haben; die Grösse der Poesie Heines in den vierziger Jahren und nach 48 liegt eben darin, dass gewaltige Lebenserschütterungen dieses bei ihm zwischendurch erstarrte Apriori der Manier zerschlugen und seine dichterische Anschauung und damit seine künstlerischen Ausdrucksmittel von der Manier befreiten.

Naturlich handelt es sich um zwei - abstraktiv zugespitzte - Extreme: In der Wirklichkeit gibt es wohl kaum einen Künstler, der in allen seinen Produkten völlig frei von Manier gewesen ware, und ebenfalls keine aesthetisch wirklich bedeutsame Produktion, welche gänzlich auf dem Niveau der Manier stecken geblieben wäre. Für unseren Zweck des Deutlichmachens der gesthetischen Form als Form eines bestimmten Inhalts ist jedoch das Feststellen dieser Extreme und ihrer Gegensätzlichkeit vom Standpunkt des gesthetischen Wertes völlig ausreichend. Denn schon diese kursorischen Bemerkungen zeigen. um was es sich hier in Bezug auf die Widerspiegelungslehre in der Aesthetik handelt: jede Manier bedeutet das Herausbilden einer abstrakt subjektiven Ausdrucksweise /auf Grundlage einer abstrakt subjektiven Betrachtungsart der Wirklichkeit/, also eine künstlerische Arbeitsweise, in welcher das schaffende Subjekt als Einzelnes auftritt. Es entsteht dabei die merkwürdige. aber keineswegs paradoxe objektive Lage, dass eine solche abstrakte Subjektivitat dem jeweiligen konkreten und bestimmten /besonderen/ Inhalt als abstrakte Allgemeinheit der Form gegenübersteht und an seinem wirklich künstlerischen Wesen, an seiner Besonderheit zugleich nach oben und nach unten vorbeigeht.

3. Technik und Form

Eine andere derartige Frage, die geeignet ist,

Lukács Archi

diesen Problemkomplex einleitend zu erhellen, ist die der künstlerischen Technik. Auch hier - wie in allen folgenden Fragen, die auf konkrete Probleme der Aesthetik Bezug nehmen -, können wir naturgemäss die wichtigen und verwickelten und weitgehend noch ungeklärten Beziehungen zwischen künstlerischer Form und Technik nicht zur Sprache bringen. Auch hier müssen wir uns auf jene allgemeinste Momente beschränken. die mit der eigenartigen Funktion der Kategorie der Besonderheit in der Aesthetik eng zusammenhängen und geeignet sind, die Unterschiede der wissenschaftlichen und aesthetischen Widerspiegelung von einer neuen Seite zu beleuchten.

Es bedarf keiner ausführlichen Erörterung, dass auch in der Frage der Technik der Ursprung ein gemeinsamer ist. Eine noch so skizzenhafte Darstellung des Differenzierungsprozesses der Technik gehört natürlich nicht hierher; wir verweisen bloss auf die von uns - in gan anderem Kontext bei der Behandlung der logischen Probleme der Besonderheit /77-8/ - angeführten Derlegungen von Marx. wie das Aufkommen und Herrschendwerden der Maschine die Technik der Industrie von allen ihren anthropologischen Schranken zunehmend befreit hat. Dieser entscheidende Wendepunkt in der Geschichte der Arbeit ist zugleich einer für das entschiedene Auseinandergehen der Technik im wissenschaftlichen wie industriell-praktischen /beides gehört eng zusammen/ und im künstlerischen Sinn. Bis dahin sind die Grenzen fliessend; solange die Produktion rein handwerklich ist, ist es fast unsöglich. zu bestimmen. wo die künstlerische Art der Bearbeitung beginnt oder aufhört. Erst die in der Manufaktur entstehende Zerlegung des Arbeitsprozesses zeigt deutlich den Beginn der Differenziemung, ohne jedoch diesen von den spezifischen Fähigkeiten. Geschicklichkeiten des Menschen sich gänzlich abzulösen.

Denn hierin liegt das Prinzip der wirklichen Trenmung. An der modernen Technik im wissenschaftlichen Sinn ist das Wesentliche ihre Losgelöstheit von der menschlichen Subjektivität. Natürlich nicht im Sinne der Zielsetzung. Diese ist immer letzten Endes ökonomisch, dient also der menschlichen Gesellschaft; ihr Verfahren beruht jedoch auf einer Erkenntnis der vom Menschen unabhängigen Naturgesetzlichkeiten, auf ihrer möglichst optimalen Kombination, auf ihrem optimalen Ineinander-Greifenlassen behufs solcher Zielsetzungen. Ohne nun hier weiter ins Detail zu gehen, können wir bereits aussprechen, dass ein technisches Verfahren in dieser Hinsicht desto vollkommener ist, je allgemeiner seine theoretischen Grundlagen sind, je einfacher - und deshalb: je allgemeiner - seine Verwendbarkeit sein kann. Die Notwendigkeit, in seiner Anwendung an eine besondere Begabung zu appellieren und nicht darauf, was jeder normale Mensch mehr oder weniger rasch erlernen kann, bezeichnet immer eine gewisse - stets vorläufige - Schranke der vollendeten Technifizierung.

schinentechnik steht die Arbeitsweise des alten Handwerks schroff kontrastierend gegenüber. Nicht zufällig wurde die handwerksmässige Virtuosität ihrer Behandlung in früheren Zeiten als "Geheimmis" bestimmter Meister oder Zünfte etc. bezeichnet. Dabei muss für unsere Zwecke dieser Ausdruck nicht im wörtlichen Sinne des Verschweigens gebraucht werden; es handelt sich dabei um etwas qualitativ Anderes. als wenn wir heute davon sprechen, dass etwa das Patent eines technischen Verfahrens das Monopol einer gewissen Kapitalistengruppe ist. Der Unterschied leuchtet sofort ein, wenn wir bedenken, dass derartige Monopole niemals langlebig sein können, auch dann nicht, wenn hinter ihrem "Geheimmis" als Schutz ein gewaltiger Staatsapparat

stent. /Man denke an das Schicksal des Monopols der Atom- oder Hydrogenbombe. / Bei dem heutigen Stand der theoretischen und angewandten
Naturwissenschaften, der wissenschaftlich rationalisierten Technik
kann keine einsal gelöste Aufgabe als prinzipiell unlösbar für #n- Falleüle betrachtet werden. Desegen sind manche "Geheimnisse" der
handwerklichen Technik bis heute wirkliche Geheimnisse geblieben.

Die Umrisse des Gegensatzes sind jetzt schon deutlich sichtbar, obwohl wir nur noch vom Standpunkt des freilich oft kunstnahen Handwerks und nicht von Kunst im eigentlichen Simme gesprochen haben. Wenn mun debei unseren Zwecken gewiss der grundlegende Gegensatz zwischen wissenschaftlicher Widerspiegelung der Wirk-Lichkeit in dem Vordergrund steht, darf auch bei dieser Frage aus der Gegensätzlichkeit keine schroff trennende chinesische Mauer gemacht werden. Es ist je durch unsählige Tatsachen der Kunstgeschichte belegt, einen wie grossen Einfluss die Entwicklung der Wissenschaften auf die künstlerische Technik ausgeübt hat. /Es genügt auf die Entdeckung und ausbildung der Perspektive in der Melerei der Renaissance, auf die Rolle von Lionardo da Vinci darin hinzuweisen./ Und andererseits ging auch die Wissenschaft nie achtles an den fortschrittlichen Neuerungen der künstlerischen Technik vorbei. Hier komat es aber - bei aller Amerkennung solcher Übergänge - doch auf die Gegensetzlichkeit der Grundprinzipien an; die Rezeption von Einzelresultaten, die beiderseits stets den betreffenden gegensetzlichen Prinzipien untergeordnet und ihnen angepasst werden. ändert an dieser Lage nichts Wesentliches.

Es handelt sich bei diesem Gegensatz um die Unmöglichkeit, eine bestimmte künstlerische Technik allgemein anzuwenden, ja sie auch nur noch einmal fertig, völlig unverändert su

übernehmen. Der Grund liegt selbstverstindlich darin, dass die künstlerische Form die eines bestimmten Inhalts ist, dass sie deshalb eine Generalisierung über jene Besonderheit hinaus, die jeweils in ihr
statuiert ist, nicht mulässt. Die Besonderheit als mentrale Kategorie der Aesthetik bestimmt einerseits eine Verallgemeinerung der
blossen unmittelbar gegebenen Einzelheit der Lebenserscheinungen, andererseits jedoch hebt sie jede Allgemeinheit in sich auf; eine unaufgehobene, über sie hinausgreifende Allgemeinheit würde gerade die
künstlerische Einheit des Werks sprengen. Wir haben bereits bei der
Behandlung der Manier sehen können, dass jedes derartige verallgemeinernde Verhalten zu den konkreten Gestaltungsproblemen solche,
das Aesthetische schädigende Wirkungen ausüben muss.

Es fragt sich jedoch, ob in der künstlerischen Technik nicht trotz alledem gewisse Tendensen einer über diese Besonderheit hingusgehende Verallgeseinerung stecken können? Die Frage ist berechtigt. Denn sweifelles besitzt die Technik einer jeden Kunst Elemente /Metrik, Stoffbehandlung des Marmors, der Bronze etc./. die nicht nur erlernbar. sondern ausschliesslich durch schwere Arbeit des Lernens erwerbber, deren Erfahrungen auch von einem Menschen zum anderen übertragbar sind. In dieser Hinsicht, aber nur in dieser, unterscheidet sich die künstlerische Technik nicht wesentlich weder von der wissenschaftlich industriellen, noch weniger von der handwerkumssigen. Zur Zeit der theoretischen Versuche, Wissenschaft und Kunst kler zu trennen, wurde vielfach gerade die nicht Erlernberkeit der Kunst im Gegensatz zur Wissenschaft in den Vordergrund gestellt. So mit besonderem Nachdruck von Kant, der in der Wissenschaft nur eine quantitative Abstufung swischen Newton und dem "mihseligaten Nachahmer und Lehrling anerkennen wollte, während die

Kunstproduktion die völlig unbewusste /und darum nicht lehrbare/ Tätigkeit des Genies wäre. Die Gegensätzlichkeit ist hier auch für die wissenschaftliche, beziehungsweise künstlerische Gesamttätigkeit bis zur absurden Paradoxie zugespitzt; diese ist lange nicht so unbewusst, wie Kant meint, jene enthält ebenfalls qualitative Sprünge an Begahung und Genialität.

Jedoch selbst, wenn wir von der für sich selbst betrachteten Technik sprechen, kann man mit solchen rein vom Subjekt ausgehenden Gegensetzlichkeiten wenig anfangen. Die anerkennung der qualitativ abgestuften Hierarchie an Begabungen bedeutet keinen absoluten Kontrast zu einer Erlernbarkeit überhaupt. Wir haben bereits darauf hingewiesen, dass auch die kunstlerische Technik ein sogar äusserst wichtiges Element der Erlernbarkeit besitzt. Die keineswegs einfache und gradlinige Historizität der Kunst, der in ihr erzielte Fortschritt bezüglich der immer stärkeren Annäherung an die adaquate Reproduktion der Wirklichkeit kommt in der Entwicklung der künstlerischen Technik besonders deutlich zum Ausdruck, Jedoch gerade in dieser Ungleichmässigkeit der Entwicklung ist der wirkliche Unterschied, beziehun@sweise Gegensatz deutlich abzulesen, Jeder wissenschaftliche Fortschritt in der Technik muss sich - früher oder später - als Schritt in der Vorwärtsbewegung durchsetzen, da sein objektiver Sinn auf eine grössere Annäherung an die Gesetze der objektiven Wirklichkeit, auf ihre ökonomischere Anwendung etc. hinweist.

Die künstlerische Technik ist jedoch mur ein Mittel, um jene gestaltende Wiedergabe der Wirklichkeit möglichst vollendet zum Ausdruck zu bringen, die wir im Prinzip der Form als die eines bestimmten Inhalts, in der organisierenden Rolle einer spe-

alfischen Besonderheitshöhe für jedes Kunstwerk zusammengefasst haben. Wir haben geschen, dass diese organisierende Mitte je nach Periode, Genre, Stil, Persönlichkeit etc. verschieden ist. Eine Technis kann also im künstlerischen Sinn nur dann fruchtbar und fortschrittlich sein, wenn sie die Entfaltung gerade dieser Besonderheit fördert. Thre sonstigen Rigenschaften missen die sem Ziel bedingungslos untergeordnet werden. Wenn sie ihm widersprechen, so muss eine gede Technik - unbeschadet ihrer sonstigen positiven qualitaten kunsthemmend wirken. Es handelt sich jedoch nicht nur um einen solchen individuell künstlerischen oder zeitgeschichtlichen Konfliktsfall, sondern auch um viel allgemeinere Fragen. Die Probleme der Weiterbildung der künstlerischen Technik sind von der gesellschaft-Lichen Entwicklung bestimmt. Die Prinzipien und Tendenzen jedoch. die hier entstehen, sim nicht unbedingt unter allen Umständen kunstfördernd, sie können das Aesthetische auch hemmen und verwirren, ja geradezu kunstfeindlich sein. 5 Während in der Renei ssance die Webhselwirkung der allgemeinen Zeittendens, vor allem zwischen wissenschaftlicher und künstlerischer Technik, die Kunst auf ungeahnten Höhen getragen hat, erleben wir heute ununterbrochene Konflikte, die, wenn die "modernen" Tendenzen siegen, auch ehrliche Künstler in tragische Lagen bringen können; man denke an die Einwirkung des Pointi-Lismás etc., auf die Malerei, an die der "Tiefenpsychologie" auf die Literatur etc.

Natürlich ist alles hier Berührte nicht ausschliesslich - nicht einmal in erster Reihe - ein technischer Problemkomplez. Es besteht eine sehr komplizierte Wechselwirkung swischen gesellschaftlicher Lage. Weltanschauung, künstlerischer Einsicht und Absicht der schaffenden Persönlichkeit in einer bestimmten

MTA FIL. INT.

und bestimmenden historischen Lage, die die Art der Auswahl und Anwendung einer konkreten Technik determiniert. Wie diese Wechselwirkungen sich auswirken, worin ihre prinzipiellen Probleme bestehen, kann nur dort konkret behandelt werden, wo bereits von der Kunst als gesellschaftlicher Erscheinung, als Teil des Überbaus die Rede sein wird. Hier musste auf diese Problematik nur darum kurs hingewiesen werden, damit wir klar einsehen: die Unmöglichkeit einer Technik /einer technischen Neuerung etc./ allgemein anzuwenden, ja sogar in dieser allgemeinen Anwendbarkeit ein Kriterium der Technik zu finden. liegt nicht in der Psychologie des Schaffensprozesses /in seiner "Unbewasstheit"/ oder ger in einer "Irrationalität" der Kunst, sondern im Gegenteil gerade in der spezifischen Art ihrer Widerspiegelung der objektiven Wirklichkeit. Diese bestimmt die Notwendigkeit. dass in jedem echten Werk die Technik neu geboren werden muss. im Sinne jenes besonderen Blickpunkts, von welchem aus die reprodusierte Wirklichkeit gesthetisch organisiert wird. Dies schliesst eine Entwicklung der Technik keineswegs aus, macht jedoch aus der Wechselwirkung von Technik und Schaffen einen komplizierten Prozess, der in jedem einzelnen Werk neu gelöst werden muss. Obwohl jedoch im Allgemeinen die bedeutenden Werke der Kunst auch technische Gipfelpunkte ihrer Periode su sein pflegen, so ist die künstlerische Vollendung doch keineswegs mit der technischen theoretisch identisch und die technische Höherentwicklung berührt die aesthetische Vollendung der Werke einer niedrigeren technischen Stufe überhaupt nicht,

> 4. Die aesthetische Subjekt vität und die Kategorie der Besonderheit

Je genauer eine Untersuchung von Einzelfragen die Rolle der Kategorie der Besonderheit in der Aesthetik konkreti-Lukács Arch. siert, desto deutlicher tritt zutage, dass es kein einziges - an sich noch so objektiviertes - Moment des Kunstwerks geben kann, das als ablösbar vom Menschen, von der menschlichen Subjektivität gedacht werden könnte. Mit einer solchen Feststellung ist indessen noch bei weitem kein wirkliches Erhellen dieser Subjektivität erreicht. Im Gegenteil. Erst jetzt taucht eine ganze Reihe von Problemen auf, die gelöst werden müssen, um die Bedeutung der Besonderheit in der Aesthetik richtig begreifen zu können, Wir sind also erst bei einer grösseren Annäherung an die richtige Fragestellung, bei weite m noch nicht bei der Beantwortung angelangt.

Vor allem müssen wir diese aesthetische Subjektivität näher klären. Es ist naheliegend - insbesondere infolge der Theorie und Praxis unserer Tage - sie mit der unmittelbaren, ja sogar künstlich rein unmittelbar gemachten Subjektivität und Einzelheit des Menschen zu identifizieren. Genze Schulen und Richtungen unserer Zeit. so s.B. der Surrealismis, stellen diese in den Mittelpunkt der aesthetischen Betrachtung. Der Surrealismus will gerade jede Grenze, jede Norm, jede Bewertung innerhalb der unmittelbaren Subjektivit t vernichten. Breton sucht einen Standpunkt, von wo aus jeder Unterschied zwischen Leben und Tod. zwischen Realem und Imaginarem, zwischen Vergangenheit und Zukunft, zwischen Hohem und Niedrigem etc. vollständig verschwindet. Und konsequenterweise geht der Surrealismus so weit, dass er zwischen normalen und wahnsinnigen Menschen keinen Unterschied anerkennt. Hat sich der Expressionissus mur noch auf gewisse Zeichnungen von "genialen" Wahnsinnigen berufen, so Lehnen die Surrealisten eine solche Berufung ab, und fo dern die Gleichberechtigung aller Wahnsinnigen in jeder Hinsicht. Die Unterscheidung antisozialer Akte sei unannehabar. denn alle Akte des In-

dividumms seien antisozial. Solche Theorien sind natürlich Extreme, sie zeigen aber doch mur den äussersten Pol einer weit verbreiteten Tendenz in der niedergehenden bürgerlichen Ideologie: die Subjektivitä – und vor allem die künstlerische – mit der unmittelbarsten Partikularität des jeweiligen Subjekts völlig gleichausetzen.

Ohne Zweifel gehört der unwiderstehliche unmittelbare Eindruck einer schöpferischen Künstlerpersönlichkeit zu den
Wesenszeichen der Wirkung des Kunstwerks. Eine gewisse Ausnahme bilden allerdings die Anfänge der Kunst, auch auf entwickelterer Stufe
hanche Erscheinungen der orientalischen; jedoch sehr früh tritt auch
hier die Künstlerpersönlichkeit immer stärker hervor - man denke
bloss an die Amarnakunst in Egypten - und seit der griechischen Entwicklung ist diese Note der künstlerischen Persönlichkeit ein bestimmendes Wesenszeichen jedes Kunstwerks.

tzigen Frage - bei weitem nicht immer im Sinne des identifizierbaren Einzelsubjekts. In vielen Fällen bei griechischen Tempeln, bei gothischen Kathedralen etc. wissen wir sogar ganz genau, dass diese Werke keine Produkte von einzelnen Künstlerpersönlichkeiten gewesen sind, dass manze Generationen verschiedenster Individualitäten an ihrer Vollendung mitgearbeitet haben. Das ist jedoch ein an sich bloss kunsthistorisches Wissen, freilich, ein äusserst wertvolles. Aesthetisch angesehen hat jedes dieser Werke eine ausgeprägte individuelle Physiognomie. Es erweist sich sowohl im unmittelbaren Eindruck, wie in der eingehendsten aesthetischen Analyse als etwas von allen "ähnlichen" Werken qualitativ, individuell Unterschiedenes, als Werkindividualität. Ja gerade wenn wir seine Wesensart wirklich in uns aufnehmen und begreifen wollen, sind wir gezwungen, ununterbrochen mit

Persönlichkeitskategorien zu arbeiten, angefangen von der Einheit der Atmosphäre bis zu den Details, in deren Einordnung ins Ganze, die Einheit einer künstlerischen Absicht klar hervortritt. Aehnlich ist die Lage bei Homer, beim Nibelungenlied etc. Mag hier die historische Forschung einen Autor als Persönlichkeit mit noch so stichhaltigen Gründen leugnen, für die aesthetische Erkenntnis der Epik als Genre bleibt "Homer" der Verfasser eines jeden dieser Werke.

Man soll den hier hervortretenden Tatbestand nicht mystifizieren. Wir besitzen ja - freilich auf künstlerisch niedrigerer Ebene, jedoch noch immer im Bereich der aesthetischen Betrachtung - im Laufe der bereits genau und biographisch kontrollierbaren Geschichtsschreibung nicht wenige solcher "Kollektivpersönlichkeiten", die aesthetisch angesehn als je ein Verfasser gelten müssen; so Beaumont-Fletscher, Erckmann-Chatrian, die Brüder Concourt. Ilf-Petrov etc. Bei diesen gedoppelten Verfasserschaften ist für unsere Frage besonders interessant, dass einige von Ihnen /Beaumont, Fletscher, Edmond de Concourt, Petrov/ auch als Einzelautoren aufgetreten sind, und dabei ein von der Persönlichkeit der literarischen Kooperation völlig verschiedenes künstlerisches Antliz zeigen. Was folgt aus alledem für unser Problem? Die blosse Möglichkeit einer erfolgreichen künstlerischen Zusammenarbeit verschiedener Persönlichkeiten zeigt en, dass die schaffende Subjektivität mit der unmittelbaren Subjektivität der betreffenden Individualitäten unmöglich einfach identisch sein sann, obwohl ihre wichtigsten rezeptiven wie produktiven Tendenzen sich notwendig in der neuen Persönlichkeit /dem Autor des gemeinsamen Werks/ organisch verschmelzen missen. Bei einer wissenschaftlichen Kooperation ist diese Frage wesentlich einfacher. Natürlich trägt auch hier jeder nicht

mur seinen Verstand, seine Vernunft, sein Wissen, sondern auch seine Phantasie, sein Temperament, seine persönlichen Erfahrungen etc.
bei; das vereinigende Moment bildet aber die vom menschlichen Bewusst
sein /also vom Bewusstsein aller Beteiligter/ unabhängig existierende objektive Wirklichkeit; die möglichst genaue Annäherung an diese
bestimmt deshalb das Wie der Vereinigung der Persönlichkeit.

Anders in der Kunst. Soll aus der Zusammenarbeit mehrerer Verfasser ein wirkliches Kunstwerk entstehen, so muss es selbstverständlicherweise eine einzigartige, einheitliche, pragnante Werkindividualität von der Grundkonzeption bis zu den stilistischen Einzelheiten erlangen. Die Subjektivität der am einheitlichen Werk schöpbrisch Beteiligten kommt also nur insofern als positiv, als aesthetisch relevant in Betracht, als sie organisches Aufbauelement der Werkindividualität zu werden imstande ist. Die unmittelbaren, partikularen Subjektivitäten sind jedoch in ihrer monadenhaften Einzelheit qualitativ inkommensurabel. Wir haben gesehen, dass in der wissenschaftlichen Kooperation die objektivierende, desanthropologisierende Verallgemeinerung diesen gemeinsamen Boden ergibt. In der Kunst ist eine – ihren konkretem Wiesen entsprechende – Verallgemeinerung über die unmittelbare partikulare Subjektivität hinaus ebenfalls notwendig.

Eine solche ergibt sich ihrerseits daraus, dass wir die spezifische Erscheinungsform der Besonderheit, als organisierende Mitte des betreffenden Kunstwerks nannten. Diese ist, wie wir ebenfalls gesehen haben, eine Erhebung über die unmittelbare Subjektivität als abstrakte Einzelheit oder Partikularität, sie ist jedoch zugleich ebenfalls etwas noch Subjektives, noch Persönliches. Ihre Objektivität misst sich daran, wie eine derart in die Besonderheit

verallgemeinerte Subjektivität, die damit zugleich, wie wir gleichfalls gezeigt haben, auch die Allgemeinheit als Moment in ihre organisierende Mitte einbezieht, fähig ist, ein unmittelbar wirkendes,
wahres und originelles Abbild der Wirklichkeit zu geben. Die Objektivität kann also auch in der begrifflichsten Abstraktion der allgemeinsten aesthetischen Betrachtung nicht von der Subjektivität überhaupt abgetrannt werden. Was in der Erkenntnistheorie ein fehlerhafter Idealismus sein muss, der Satz: ohne Subjekt kein Objekt, ist
insofern eines der Grundprinzipien der Aesthetik, als darin kein
aesthetisches Objekt ohne aesthetisches Subjekt geben kann; das Objekt /das Kunstwerk/ ist seiner ganzen Struktur nach von Subjektivität durch und durch gewoben; es besitzt kein "Atom", keine "Zelle"
ohne Subjektivität, sein Ganzes involviert diese als Element des Baugedankens.

Die Unebhängigkeit der objektiven Wirklichkeit vom menschlichen Subjekt ist freilich stets vorausgesetzt. Wäre nicht deren künstlerische Abbildung und Reproduktion Ausgangspunkt und Ziel. so könnten unsere Fragen nicht einmal gestellt worden. Dahn wäre -wie in so vielen dekadenten Kunsttheorien - der blosse Ausdruck der unmittelbaren Subjektivität mit dem künstlerischen Schaffen identisch. dann entstünde im Kunstwerk eine solipsistische, dem wesentlichen Gehalt nach unmittelbare, ahnungshaft-assoziativ-introjektiv aufdämmernde Welt, wie im Surrealismus, zugleich hätten wir, wie bei der Behandlung der Manier wieder den Fall vor uns, dass die abstrakt unmittelbare aesthetisch falsche Subjektivität in einen abstrakt unmenschlichen Objektivismus umschlägt. Es ist für die Kunst überhaupt charakteristisch, es folgt aus dem Wesen ihrer Art der Widerspiege-lung der Wirklichkeit, dass der falsche /falsch-extreme/ Subjektivis-

mus und der ebenso falsch-extreme Objektivismus zusammen aufzutreten pflegen, ununterbrochen einander umschlagen. Auch darin erweist sich als negative Seite der Tendenz zur dialektischen Synthese, die Bedeutung des Besonderen als organisierende Mitte der aesthetischen Widerspiegelung.

Ein Schulbeispiel dafür ist der bekannte englische Schriftsteller D.H. Lawrence, bei dem dieses Umschlagen der abstraktunmittelbaren Subjektivität in Unmenschlichkeit, in unmenschlichen Objektivismus sich so vollendet auswirkt, dass es zum Wesen seiner schöpferischen Absicht wird. Da hier diese gesthetische Sackgasse solcher Tendensen in selten reiner Gestalt erscheint, sei es gestattet . einen Teil seines programmatischen Briefes an Edward Garnett etwas ausführlicher zu zitieren/ ... aber irgendwie - das rein Physikalische in der Menschheit ist für mich interessanter, als das alt modische menschliche Element - welches einen dazu veranlasst, einen Charakter in einem bestimmten moralischen Schema zu entwerfen und ihn folgerichtig zu gestalten. Es ist das bestimmte moralische Schema, gegen das ich Einspruch erhebe. Bei Turgenjew sowohl wie bei Tolstoj und Dostojewskij ist das moralische Schema - wie gusserordentlich die Charaktere selbst auch sein mögen - abgeschmackt, alt. tot. Wenn Marinetti schreibt: "Es ist die Solidität einer Stahlklinge, die in sich selbst interessant ist. d.h. das nicht begreifende und unmenschliche Bündnis ihrer Mole üle in ihrem Widerstand zu - sagen wir - einer Kugel. Die Hitse eines Stückes Holz oder Eisen ist in der Tat für uns leidenschaftlicher, als das Lachen oder die Tränen einer Frau', - dann weiss ich. was er meint. Er ist als Künstler dumm, die Hitze des Eisens und das Lachen der Frau einander gegenüberzustellen. Denn das Interessante im Lachen der Frau ist das Gleiche, wie die Bindung der Stahlwole-

küle oder ihre Bewegung bei Hitze: Es ist der unmenschliche Wille, nenne ihn Physiologie oder wie Marinetti - Physiologie der Materie - der mich fasziniert. Mich kümmert nicht so sehr, was die Frau fühlt - im gewöhnlichen Sinne des Wortes. Das setzt ein ego, mit dem gefühlt werden kann, voraus. Ich interessiere mich nur dafür, was die Frau ist - was sie Ist - unmenschlichm physiologisch, materiell im wirk-lichen Sinn: aber für mich ist sie als ein Phänomen /oder als Repräsentant eines grösseren unmenschlichen Willens/ an Stelle dessen, was sie gemäss der menschlichen Vorstellung fühlt... /So wie Diamant und Kohle dasselbe reine einzelne Element: Kohlenstoff sind. Der gewöhnliche Roman möchte die Geschichte des Diamantan nachzeichnen, aber ich sage 'Diamant, was! Das ist Kohlenstoff'. Ob mein Diamant Kohle oder Russ ist, mein Thema ist Kohlenstoff'.

mittelbaren Subjektivität, wie die früher behankelten Fälle von erfolgreicher Kooperation verschiedener Persönlichkeiten als Schöpfer von Werkindividualitäten weisen in eine und dieselbe Richtung: im Schaffensprozess des Werks geht eine Verwandlung der unmittelbaren Subjektivität vor sich; mit den unendlichen Variabeln der individuellen Aeusserungsweisen solcher Umstellungen hat sich die Psychologie zu befassen. Für die Aesthetik sind einzig und allein jene typischen Züge relevant, die sich für das Entstehen der Werkindividualität als unvermeidlich erweisen. Die Erhöhung der künstlerischen Persönlichkeit im Schaffensprozess des Werks ist eine uralte, bekannte Tatsache Schon die griechische Aesthetik beschäftigte sich eingehend mit ihr. jedoch infolge der innigen Verknöpfung der primitiven Kunst mit Magie und Religion ist die Beschreibung und Auslegung dieses Tatbestandes sicher noch viel älter. Uns interessiert an solchen Inspirations-

Lukács Archi

theorien, um die verschiedensten unter einen Terminus zusammenzufassen, nur diese - scheinbar rätselbafte -Erhebung der schößferischen Subjektivität übædas Riveau, das sie im normalen Alltag einnimmt. Schon Platon ironisiert - z.B. im "Ion" - die Ansprüche in
solchen Inspirationen ein Verwünden höherer Wahrheiten zu erblicken.
Dieser Anspruch ist aber auch in dem späteren Aesthetiken selten
ganz ausgestorben. Verständlicherweise. Da die realen Gründe dieser
Erhöhung der Persönlichkeiten nicht aufgedeckt wurden, mussten auch
in einer "sukularisierten" Form die Überreste von magischen Traditionen weiterleben. /Caudwell/

Diese haben ihre Wurzeln erstens in der besonders heute sehr mächtigen irrationalistischen Strömung und sie kristallisieren sich zumeist um den Mythos der Intuition. Da ich mich mit dieser Frage in anderen Schriften eingehend beschäftigt und nachgewiesen habe, dass der Wahrheitswert der Intuition ausschliesslich in der inhaltlichen Richtigkeit des von ihr Gefundenen besteht, und ihrer psychologischen Erscheinungsform gar keine Bedeutung zukommt. ist eine ausführliche Erörterung dieser Frage hier unnötig. Zweitens handelt es sich um ein Fetischisieren der hier vollzogenen künstlerischen Verallgemeinerung. Mit Ausnahme von Vertretern extrem dekadenter Tendensen sieht ein jeder, dass in solchen Inspirationen immer eine Richtung auf eine übersubjektive Allgemeinheit enthalten ist. Da aber die aesthetischen Theorien, wie wir widerholt gezeigt haben, die kinstlerische Verallgemeinerung mit wissenschaftlicher oder philosophischer Allgemeinheit zu verwechseln pflegen, missen selbst feinsinnig beabsichtigte Vorstösse ins Leere verlaufen. Die idealistischen Theorien vom "Allgemein-Menschlichen", vom "Ideal", von Anlehnungen an die platonische Ideenlehre als verzerrter Form

Drittens muss noch als Quelle solcher Fetischisierung darauf hingewiesen werden, dass hinter jeder solchen Allgemeinheit das selten
auch nur einigermassen erkannte oder geahnte gesellschafbliche Wesen der Kunst steckt. Die Scheinantinomien, die auf solchem Boden
zwischen Selbständigkeit der Kunst, Auf-sich-Gestelltsein der Werkindividualität und zwischen gesellschaftlicher Funktion des Aesthetischen entstehen, tragen ihrerseits zur Verdunkelung dieses Problems bei.

Unsere Analysen zeigen diesen Tatbestand in einer weitaus nüchterneren Beleuchtung. Es handelt sich dabei um den lebendigen dialektischen Widerspruch zwischen der aesthetisch re Levanten und der unmittelbar partikularen Künstlerpersönlichkeit. Beide Momente in diesem Widerspruch sind reale Lebenskräfte /nie ein abstraktes Sollen/. beide sind gerade in ihrer dialektischen Widersprüchlichkeit für die Entstehung der Werkindiviqualität unerlässlich. Da wir bis jetzt stets die aesthetisch relevante Personlichkeit mit bewusst einseitiger Betomung hervorgehoben haben, um die ausschliesslich auf persönliche Partikularität basierten Theorien der Dekadenz in ihrer Absurdität zu zeigen, muss hier den früheren Ausführungen als nachträgliche Ergänzung hinzugefügt werden: die in der persönlichen Partikularität vorhandenen Eigenschaften der Menschen, wie sinnliche Empfänglichkeit, feine Sensibilität Eindrücken gegenüber. Phantasie etc. sind die Basis einer jeden kunstlerischen Begabung: dass auch diese im Laufe der Arbeit zu ursprünglich ungeahnten Höhen ausgebildet werden kann und muss, ändert nicht daran, dass wir es hier mit jenen Bigenschaften zu tun haben, die unzertrennlich an die Partikularität, an die unmittelbare Inkommensurabilität der jeweiligen Persönlichkeit gebund en sind. Sie allein machen noch nicht die Begabung aus. sie sind aber ihre unerlässliche physiologisch-psychologische Basis. Hier ist nur eine Weiterbildung, eine Höherentwicklung des Angeborenen keine Wendung, kein Umschlagen in ein prinzipiell Anderes möglich und notwendig.

Das Verständnis dieses in der künstlerischen Praxis alltäglichen Tatbestandes wird stets durch die idealistischen Auffassungen der menschlichen Persönlichkeit verdunkelt. Denn in ihnen erscheint die unmittelbare Partikularität als alleinige empirische Realität, während alle nach einer Erhöhung strebenden Kräfte als Sollen, als ideales oder ontisches Sein in eine Transzendenz dem Subjekt gegenüber fetischisiert werden, um von Erneuerungen der religiösen oder magischen Transzendenz garnicht zu reden. Erst eine materialistische Fassung des menschlichen Lebens gestattet hier eine innere Dialektik zu erblicken. Schon in der Ethik von Aristoteles finden wir Tendenzen, die in diese Richtung weisen, aber erst Spinoza hat das für die hier gemeinte Auffassung der menschlichen Subjektivität ausschlaggebende Problem als erster klar formuliert: "Ein Affekt kann nur gehemmt oder aufgehoben werden durch einen Affekt, der entgegengesetzt und der stärker ist, als der zu hemmende Affekt."9Wenn hier nun und im folgenden von einer Erhöhung der Subjektivität die Rede sein wird, so sei diese Erhöhung stets im Sinne Spinozas verstanden.

Weitaus augespitzter ist die Lage in Bezug auf das, was wir die aesthetisch relevante Persönlichkeit des Schaffenden genannt haben, obwohl die oben angegebene Basis die gleiche bleibt. Vor allem sei bemerkt, dass die eben behandelte Partikularität sich keineswegs auf die eben beschriebene Sensibilität beschränkt

sie umfasst vielmehr sämtliche Reaktionen des Menschen auf die Phanomene des Lebens in ihrer unmittelbaren Spontaneität, was natürlich weder thren erworbenen Charakter, noch thre Bewusstheit ausschliesst. Gerade hier spielen die Überzeugungen des betreffenden Menschen von seinen ordinären Vorurteilen bis zu seiner als heilisgt empfundenen Weltenschauung eine wichtige Rolle. In dieser Fassung wird der von uns zum Problem gemachte lebendige Widerspruch schon weitaus verständlicher und konkreter. Im Prozess der Widerspiegelung der Wirklichkeit. in dem ihrer künstlerischen Reproduktion geraten die beiden Schichten der Schöpferpersönlichkeit ununterbrochen in Widerstreit. Darin ist noch nichts enthalten, was für die künstlerische Widerspiegelung spezifisch wäre, denn mit solchen Konflikten ist auch das Alltagsleben eines jeden Menschen erfüllt. Für den künstlerischen Schaffensprozess ist es jesoch charakteristisch, dass das Resultat sich in dem Werk als den Vorurteilen oder gar der Weltanschauung des Kunstlers widersprechend gestalterisch fixieren kann, dass dieses höhere Niveau eine aesthetische Gestalt erhält , ohne dass deshalb in der partikularen Privatpersönlichkeit des Künstlers eine entsprechende Weiterentwicklung stattfinden müsste. Balzac ist z.B. legitimistischer Royalist gewesen und geblieben. In seiner Darstellung der Restaurationsperiode und des Julikönigtums kommt aber künstlerisch gerade das Gegenteil zum Ausdruck. Engels beschreibt diesen Prozess so: "Dass Belzac so gezwungen wurde, gegen seine eigene Klassensympathie und politischen Vorunteile zu handeln, dass er die Notwendigkeit des Untergangs seiner geliebten Adeligen sah und sie als Menschen schildert, die kein besseres Schicksal verdienen; und dass er die wirklichen Menschen der Zukunft dort sah. wo sie in der damaliger Zeit allein zu finden waren. - das betrachte ich als einen der grössten Triumphe des Realismus und als einen der grossartigsten Züge des

alten Balzacs, "lo

Die konkreteh. gesellschaftlichen und persönlichen Ursachen, Bedingungen für ein Gelingen oder Scheitern dieses "Triumphs des Realismus" können erst dort behandelt werden, wo von der Wechselwirkung von Weltanschauung und Formgebung konkret die Rede sein wird. Wir missen nur betonen, dass es sich hier um die Erhebung der schöpferischen Persönlichkeit aus der partikuleren Einzelheit in die Besonderheit, in seine eigene Besonderheit handelt. Alles, was aus der unmittelbaren Binzelheit des Künstlers für sein Schaffen wichtig ist, kann unverwandelt, ja mit dem Wachsen der Aufgaben gesteigert zur Geloung gelangen. Das Umwechseln aus der Partikularität in die aesthetische Verallzemeinerung, in die Besonderheit vollzieht sich infolge der Berührung mit der objektiven Wirklichkeit, infolge des Bestrebens, diese treu, tief, wahrheitsgemäss zu wiedergeben. Gerade die Sensibilität der Beobachtungsgabe, die spontane Phantasie etc. lässt gestelten und Situationen entstehen, deren eigene innere Logik über die Vorurteile der partikularen Persönlichkeit hinausweisen, mit die son in Konflikt geraten. Den künstlerischen Rang entscheldet nicht in letzter Linie eben der Ausgang solcher Kollisionen. Das Bigenleben der kunstlerischen Gestalten, die innere Logik der Situationen wurde schon oft festgestellt, gerade als Merkmal des echten Künstlertums, ebenso oft, dass das erfolgreiche sich Einmischen des Schöpfers in dieses Eigenleben des Werks zumeist zu einem künstlerischen Misserfolgt führen muss.

Wir können sehen, dass dieser Tatbestand keiner Inspirationsmystik bedarf, um vollauf verständlich zu sein: in diesem Rigenleben äussert sich eben der wahrgenommene gesellschaftliche Zusammenhang. Dieser wird vom Künstler vorerst nur spontan erfasst.

aus seiner kunstlerischen Bearbeitung erwächst. jedoch die von uns geschilderte lebendige dialektische Widersprüchlichkeit, sobald der Schaffende erkennt oder wenigstens ahnt - die Fähigkeit dazu bestimmt ebenfalls seinen Rang als Künstler - dass er hier etwas qualitativ Anderes. Allgemeineres erblickt hat, als die durchschnitt-Lichen oder exzentrischen Beobachtungen, Eindrücke etc. seiner alltäglichen Partikularität waren. An solchen Gegenständen lernt der Schaffende sich selbst, seine echtesten gesellschaftlichen Sympathien und Antipathien besser kennen, als in seinem vorurtellerfällten, von fixen Ideen beschränkten Alltagsleben selbst, an ihnen, an ihrem Ausbilden, an ihrem Sich-Ausleben-Lassen erhebt er sich als Künstler über seine gewöhnliche Einzelheit. Die Korrestur am schöpferischen Ich und am Werk, die der "Sieg des Realismus" vollzieht, bezeichnet also den Weg von partikular Falschen, von Allgemeinheiten, entsprungen aus oberflächlichen Vorurteilen zur richtigen künstlerischen Besonderheit. Wenn dabei die ursprüngliche Unmittelbaraeit des Alltagslebens geaundigt wird, so entsteht durch die Verallgemeinerung ins Besondere nicht deren Vernichtung, sondern im Gegenteil eine neue Unmittelbarkeit auf höherem Niveau. So wird das Werk zu einer eigenen "Welt", nicht nur dem Rezeptiven, sondern auch dem eigenen Schöpfer gegenüber; er ruft es ins Leben, aber es hilft ihm, sich auf eine Höhe der aesthetisch-gesellschaftlichen Subjektivität, auf die dieser Besonderheit zu erheben, die es, seine Vollendung erst minetlerisch möglich macht.

Eben deshalb ist die Notwendigkeit eine vom menschlichen Bewasstsein unabhängig existierende Wirklichkeit objektiv wahr und zugleich als eine menschliche, dem Menschen gemeinsame Welt darzustellen für die Aesthetik ausschlaggebend. Diese

Notwendigkeit erzwingt die hier geschilderte Verallgemeinerung der Subjektivität ins Besondere, das Aufheben alles rein Allgemeinen e-benfalls in die vermenschlichte Subjektivität des Besonderen.

5. Künstlerische Originalität und Widerspiegelung der Wirllichkeit

Unsere Betrachtungen sind - nicht zufällig - über ihre unmittelbare sichbare Zielsetzung hingusgegangen: indem wir die aesthetische Subjektivität in der Einzelfrage der künstlerischen Kooperation mehrerer zu fassen versuchten, missten wir nicht nur diese Subjektivität in ihrer Allgemeinheit bestimmen, sondern auch zu deren wirklichen Grund, zur Werkindividualität vordringen. Dabei um ste eine Bestimming herangezogen werden, die dort noch ohne Begründung erwähnt wurde, die aber jetzt einer näheren Konkretisierung bedarf. nünlich die Originalität. Auch in dieser Frage können wir beobachten, wie langsam die Theorie der Kunst der kunstlerischen Praxis nachfolgt. Wihrend diese objektiv immer originelle Werke produzierte taucht das Problem der Originalität als Wesenszeichen der Kunstwerke verhältnismassig spat auf. Young, der diesen Gedanken zum erstenmal wirkungsvoll aussprach, gab ihm auch für lange Zeit die stichhaltigste Formulierung, indem er Originalität dort findet, wo der Künstler die Natur nachahut, während er die Nachahuung anderer Künstler eine blosse Imitation mennt. Naturlich seigt der Terminus "Nachahmung" alle Schranken des metaphysischen Denkens auf; auch der Ausdruck "Natur" hat die zeitbestimmte Unklarheit und Verschwommenheit der Aufklärung, und es klingt ein wenig rousseau sch. wenn die Beziehung des Künstlers zur Kunstentwicklung ausschliesslich als Ablehnen des Nachahmens fertiger Werke zur Sprache kommt. Alldies ändert aber nichts an der grundlegenden Bedeutung dessen, dass zwischen Originalität des Kunstwerks

und Widerspiegelung der objektiven Wirklichkeit ein notwendiger Zusammenhang statuiert wurde, womit nun die Bestimmung der Originalität
von allen Irrationalismen befreit wurde. Die relative Klarhett und
Fortschrittlichkeit Youngs zeigt sich im Gegensatz nicht nur zu der
mondain-agnostizistischen Theorie des "je ne sals quoi" seiner französischen Vorgänger und Zeitgenossen, sondern auch zu dem spätern Abgleiten in den Irrationalismus in der klassischen deutschen Philosophie.

So betrachtet auch Kant die Originalität als "erste Eigenschaft" des Genies. Kant ist den früher von uns behandelten Modernen theoretisch insofern unendlich überlegen, als er die Gefahr des "originalen Unsinns" erkannt und die Forderung des "Exemplarischen" für das Genie aufgestellt hat. /Dass er dabei zur Ahmung der Diale tik zwischen aesthetischem Gesetz und Genialität vordringt, ohne jedoch eine befriedigende Lösung zu finden, kann nur in anderen konkreteren Zusammenhängen behandelt werden. / Bei Kant ist es deutlich sichtbar, dass er einen vernünftigen, philosophisch positiv und deutlich aussprechharen Sachzusammenhang nur in den Kategorien der Wissenschaftlichkeit sich vorzustellen vermag. Je echter und tiefer er die andersartige, eigenartige Struktur der aesthetischen Welt ahnt, desto mehr vermag er seine Einsicht nur rein negativ. nur in der Form des Leugnens von Bewusstheit und Begrifflichkeit auszusprechen. Darum missen diese seine rein verneinend formulierten Bestinmungen - sehr gegen die Grundtendenz seines Denkens - ins Irrationalistische himüberschillern. So wird bei ihm das Genie "der Urheber eines Produkts, welches er seinem Genie verdankt, selbst nicht welss, wie sich ihm die Ideen dazu herbeifinden, auch es nicht in seiner Gewalt hat, dergleichen nach Belieben oder planmässig auszudenken und anderen in solchen Vorschriften mitzuteilen, die sie in Stand setzen,

gleichmissige Produkte hervorzubringen." Es ist klar ersichtlich. dass das - an sich aus richtigen Ahnungen stammende - abstrakte Verneinen der Lehrbarkeit etc. der Kunst infolge dieser absschliesslichen Herrschaft der wissenschaftlichen Kriterien einen so extrem verneinenden Ausdruck erhält.

Jedenfalls entsteht dabei ein Schritt rückwarts Young gegenüber; die aesthetischen Kategorien, hier die Originalität, werden als ein rein negatives Anderssein des rationalen Denkens, als eine begriffliche Unbestimmbarkeit bestimmt. Wenn dies schon bei Kant - wir wiederholen: ungewollt - eine Annaherung an das Irrationalistische zustandebringt. so erst recht in der romantischen Kinsttheorie, die eben dieses Notiv bewasst und positiv betont.in den Mittelpunkt rückt und Genie. Originalität völlig irrationalisiert. Dabei ist es unvermeidlich, dass die Originalität einen rein subjektiven Charakter bekommt, dass die Singularitat, die Einzelheit die dominierende Stelle in den theoretischen wie praktischen Aeusserungen der Romantik erhält. freilich oft miteiner mystischen Allgemeinheit vermischt. Dass in der romantischen Ironie auch diese Singularität sich selbst auflöst, steigert nur die gesthetisch destruktive Tendenz: die romantische Ironie ist ein unmittelbar bleibendes Umschlagen dieser Partikularität des Ichs ins abstrakt Allgemeine und vice versa; es ist also kein Zufall, sondern eine kurstphilosophische Notwendig-Keit, dass in einer solchen Fraxis die Manier, mit allen ihren von uns geschilderten Folgen vorherrschend werden muss.

Ertst in der Aesthetik Hegels sehen wir einen Schritt vorwärts Young gegenüber und zwar darin, dass die Originalität wieder im engsten Zusammenhang mit dem gestalteten Genalt erscheint, dass jie als Vehikel, einen objektiv bedeutsamen Gehalt zu

produzieren, aufgefasst, dass deshalb der methodologische Ausgangspunkt der Erklarung nicht im Subjekt, sondern im Werk selbst gesucht wird. Darum ist bei Hegel die Ablehnung der blossen Partikularität des Subjektiven /der Subjektivität als Einzelheit/ weitaus energischer und sugleich tiefer begrundet, als bei Kant. So sagt Hegel: "Das schlechte Gemilde ist das, wo der Künstler sich selbst zeigt: Originalität ist, etwas ganz Allgemeines zu produzieren."12 So trennt Hegel schärfer die Originalität "von der Willkür und Subjektivität blosser Einfalle" ab; er sieht ihr Wesen darin, dass sie einerseits "einen an und für sich vernünftigen Stoff ergreift", andererseits dass ihre Bearbeitung dieses Stoffes dem "Wesen und Begriff einer bestimmten Kunstgattung" entspricht. Dementsprechend kann Hegel seine Bestimmung der Originalität so zusammenfassen: "Die Originalität ist deshalb identisch mit der wahren Objektivität und schliesst das Subjektive, und Sachliche der Darstellung in der Weise zusammen, dass beide Seiten nichts Fremdes mehr gegeneinander behalten. In der einen Beziehung macht sie die eigenste Innerlichkeit des Künstlers aus, nach der anderen Seite hin gibt sie jedoch nichts als die Natur des Gegenstandes. so dass jene Eigentümlichkeit nur als die Eigentümlichkeit der Sache selbst erscheint, und gleichmissig aus dieser wie die Sache aus der produktiven Subjektivität hervorgeht."13

mit alledem ein wichtiger Schritt über die Aufklärung hinaus getan wurde: Young sieht nur noch im - abstrakten - Akt der Widerspiegelung /bei ihm: der Nachahmung/ der Wirklichkeit /bei ihm: der Natur/ das wichtigste Unterscheidungszeichen der Originalität, während Hegel bereits nicht nur das Was der Widerspiegelung /den an und für sich vernümftigen Gehalt/ und das Wie /entsprechend dem Genre etc./ als Be-

das Fehlen der Widerspiegelung im idealistischen System Hegels hier mur einen formalen, erkenntnistheoretischen Mangel hervorbringt, dass es sich auch hier um einen Fall des "auf-den-Kopf-gesellten Materialismus" handelt. Dem ist jedoch nicht so. Indem Hegel hier an ein Problem herantritt, bei welchem die Widerspiegelungslehre, wie dies Young richtig empfand, den Schlüssel zur wahren Lösung bietet, beraubt Hegel ihre Nichtanwendung der Möglichkeit, gerade das Beste und Fortschrittlichste seiner Aesthetik, die Historizität für die konkrete Klürung der Frage heranzuziehen.

Man soll die Bedeutung der Geschichtlichkeit der Kunst gerade bei der Analyse der Originalität nicht unterschätzen. denn ware die von der Kunst abgebildete Wirklich keit wesentlich unveränderlich, so würde sich die Originalität nur als Tiefe im Eindringen in ihre wichtigsten Bestimmungen aussern. Da jedoch die ununterbrochene gesellschaftlich-geschichtliche Verwandlung zum Wesen der Wirklichkeit gehört, kann sie in der binstlerischen Widerspiegelung unmöglich vernachlässigt werden. Ja. sie erwichst sogar zur Zentralfrage der richtigen Reproduktion. Denn. wenn - wie schon bei Hegel - die geschichtliche Aenderung des Gehalts als Grundlage der Wandlung der Kunst in Formgebung, Stil, Komposition etc. erkannt wird, so ist es klar, dass in der künstlerischen Gestaltung gerade dieses Moment der Wandlung der Entstehung des Neuen, des Absterbens des Alten, der Ursachen und Folgen der gesellschaftlichen Strukturveränderungen in den Beziehungen der Menschen zueinander im Mittelpunkt stehen muss. Die «unstlerische Originalität» als Gerichtetsein auf die Wirklichkeit selbst und nicht darauf, was die Kunst an Inhalt und Form bis dahin produziert hat. aussert sich gerade in

dieser Rolle des Entdeckens, des sofortigen Findens dessen, was die gesellschaftlich-geschichtliche Entwicklung an Neuem hervorbringt.

Obwohl dies sogar vom Begründer der historischen Methode in der Aesthetik, von Hegel, nicht theoretisch behandelt wurde, stand es immer im Mittelpunkt der wirklich echten künstlerischen Gestaltung, 14 Jedoch erst in der Aesthetik des Marxismus kann diese uralte Frage einen prägisen theoretischen Sinn erhalten: originell ist jener Künstler. dem es gelingt, das in seiner Periode auftretende wesentlich Heue dem Inhalt, der Richtung und der Proportion nach richtig zu ergreifen, der imstande ist, eine dem neuen Gehalt organisch angemessene, aus ihm neugeborene Formgebung herauszubilden. Wie dieser Begriff der Originalität mit unserer Grundfrage, der Besonderheit notwendig zusammenhängt, können wir erst konkretisieren, wenn wir einige - mit ihr eng verknüpfte - Fragen, die der unvermeidlichen Stellungnahme des Künstlers zu der von ihm gestalteten Wirklichkeit, die Frage der Parteilichkeit, sowie die dialektische Beziehung von Erscheinung und Wesen in der Werkindividualität wenigstens in ihren allgemeinsten Zügen geklärt haben.

## 6. Parteilichkeit

was die Parteilichkeit betrifft, so handelt es sich um einen Problemkomplem, bei welchem gewisse Vorurteile zu überwinden sind. Einerseits betrachten zahlreiche bürgerliche Theoretiker, von der einseitigen überschätzung des theoretisch-kontempletiven Verhaltens ausgehend, jede wahre Kunst als überparteilich, als hinausgehoben aus dem Gewimmel der Tageskämpfe, und sie sprechen sich verächtlich oder bestenfalls entschüldigend über die entschiedenen Stellungnahmen bedeutender Künstler aus. Kants Theorie der "Interesselosigkeit" - über deren berechtigten Kern in anderen Zu-

sammenhängen zu sprechen sein wird - hat die se Einstellung ebenso verstärkt, wie die Aussprüche einflussreicher Schriftsteller. z.E. Flauberts, der mit seiner "impassibilité" sich einbildete eine solche Praxis zu verfolgen. Andererseits gibt es Marxisten, die die Parteilichkeit für ein Privileg des sozialistischen Realismus oder bestenfalls für das einiger seiner bevorzugten Vorläufer halten. Die Ablehmung solcher Anschauungen beinhaltet selbstredend nicht die Verneinung dessen, dass die bewusste Parteilichkeit des sozialistischen Realismus, eine Parteilichkeit mit richtigem Bewusstsein, die allein durch die Weltanschauung des Marxismus zu erringen ist, etwas qualitativ Neues im Vergleich zu den spontanen Stellungnahmen in jeder früheren Kunstpraxis bedeutet. /Über die konkreten Folgen dieser qualitativen Neuheut kann mur bei der aesthetischen Analyse der Stile gesprochen werden./

Hier, wo wir nur das behandeln, was unmittelbar aus der Eigenart der aesthetischen Widerspiegelung folgt, haben
wir es bloss mit dieser allgemeinen und spontanen Parteilichkeit der
Kunst zu tun und missen die noch so wichtigen historischen Veranderungen unberücksichtigt lassen. Was bedeutet eine solche Parteilichkeit? Vor allem muss betont werden: es handelt sich für uns ausschliesslich um die im Werk mit künstlerischen Mitteln gestaltete
Stellungnahme zur dargestellten Welt. Wie der Künstler selbst dies
sein Verhalten zur Wirklichkeit sich vorstellt, ist eine biographische, keine aesthetische Angelegenheit; es genügt an die Flaubertsche Theorie und an ihren schreienden Gegensatz zu der schroff ironisch parteilichen Gestaltung der bürgerlichen Welt in seinen bedeutenden Werken zu erinnern. Wenn wir hier von der Spontaneität und Unausweichlichkeit einer solchen Stellungnahme sprechen, so müssen wir

uns wieder den Unterschied zwischen wissenschaftlicher und künstlerischer Widerspiegelung der Wirklichkeit vergegenwärtigen.

Um die Frage durch eine gewisse Vereinfachung rasch zur Klarheit zu bringen. sei vorerst nur von den exact mathematischen Naturwissenschaften die Rede. Ein in ihnen ausgesprochenes Gesetz spricht, wenn es richtig gefasst ist, einen objektiven und allgemeinen Zusammenhang der von unserem Bewusstsein unsbhängig existierenden Wirklichkeit aus. In einem solchen Gesetz ist an sich keinerlei Stellungnahme enthalten, höchstens indem es frühere unrichtige oder unvollständige Formulierung derselben Zusammenhänge durch höherwertige ersetzt. Wie weit beim Entdecker persönlich eine Parteinahme in der Ausarbeitung desses Gesetzes eine Rolle gespielt hat, ist wiederum eine biographische Angelegenheit, die diese erkenntnistheoretische Frage selbst, die möglichste Annäherung an die richtige Widerspiegebung der objektiven Wirklichkeit nicht berührt.

Natürlich kommt es häufig und keineswegs zufällig vor. dass wissenschaftliche Entdeckungen zum Ausgangspunkt heftigster ideologischer Fehden werden; so die von Kopernikus oder Darwin. Diese müssen jedoch - obwohl sie sich in der gesellschaftlichen Praxis unzertrennbar mit ihnen verschlingen - erkenntnistheoretisch von den wissenschaftlichen Diskussionen über Richtigkeit oder Unrichtigkeit der neuen Gesetze unterschieden werden. Die leidenschaftlichen Zusammenstösse um die kopernikanische Theorie, die unter anderem zur Verbrennung Giordano Brunos, zum Inquisitionsprozess gegem Galilei etc. geführt haben, drehen sich dem Wesen der Sache nach um den Gegensatz von feudaler oder bürgerlicher Gesellschaftsordnung. Ob die allgemeine Weltanschauung geozentrische oder heliozentrische Grundlagen haben soll, ob die Wissenschaft ein Recht auf unbefangene Untersuchung al-

let Tatsachen hat, auch wenn wir ihre Resultate mit den Dogmen der Religion nicht übereinstimmen: das sind natürlich ideologische Fragen zwischen sinkendem Feudalismus und aufstrebendem Bürgertum, Kämffe um Erhalten oder Zerstören des feudalen Überbaus. B. Fogarasi konnte darum richtig sagen, dass diese Streitigkeiten zum Überbau gehören. die kopernikanische Theorie selbst dagegen nicht.

Es ist charakteristisch, dass wenn Lenin im "Empiriokritizismus" von der Parteilichkeit spricht, er ausdrücklich die der Philosophie /hier im Zusammenhang mit den Naturwissenschaften/ hervorhebt und die Praxis der Naturwissenschaften selbst in ganz gegensätzlichem Sinn behandelt. "Keinem einzigen dieser Professoren. die imstande sind auf Spezialgebieten - Chemie, Geschichte der Physik. - die wertvollsten Arbeiten zu liefern, darf man auch nur ein eintiges Wort glauben, sobald von der Philosophie die Rede ist. 15 Aber auch in Bezug auf die Gesellschaftswissenschaft, wo die Klassenkämpfe weitaus stärker und unmittelbarer in die Methode der Forschung selbst hineinspielen, muss gesagt werden, dass etwa das Gesetz des tendentiellen Falles der Profitrate wahr ist, unabhängig davon, welche Klasseninteressen zu seiner Bekämpfung mobilisiert werden; dass die Tatsachen, die die Okonomie oder die Geschichtswissenschaft feststellen, je nachdem richtig oder unrichtig sind, ob sie die objektive Wirklichkeit widerspiegeln oder bloss Hirngespinste aufzeichnen. Lenin setzt den soeben zitierten Gedankengang in Bezag auf die Wissenschaften so fort: "Warum? aus dem nämlichen Grunde, aus welchem man keinem einzigen Professor der Nationalökonomie, der imstande ist, auf dem Gebiet spezieller Tatsachenforschung die wertvolssten Arbeiten zu liefern. auch nur ein Wort glauben darf, sobald er auf die allgemeine Theorie der Nationalökonomie zu sprechen kommt, Denn letztere ist

eine Wissenschaft, die innerhalb der modernen Gesellschaft nicht weniger parteilich ist, als die Erkenntnistheorie. "16

Wenn wir nun die Eigenart der Parteilichkeit in der aesthetischen Widerspiegelung der Wirklichkeit gedanklich erfassen wollen, müssen wir unsere Aufmerksamkeit darauf richten, dass es sich einerseits um das möglichst treue Abbild derselben objektiven Wirklichkeit handelt, dass es aber andererseits hier nicht das gedankliche Erfassen der allgemeinen Gesetzlichkeit das zu erreichen de Ziel ist, sondern das sinnfällige, sinnbildliche Gestalten eines Besonderen, das sowohl seine Allgemeinheit, wie seine Einzelheit organisch in sich fasst, in sich aufhebt, dessen Formgebung keine allgemeine Anwendung is Sinne der Wissenschaft anstrebt, sondern infolge der Gestaltung durch die Form dieses bestimmten Inhalts auf eine universelte Nacherlebbarkeit gerichtet ist.

wenn wir hinzufügen, dass eine solche Besonderheit mur auf Grundlage der Auswahl. der Ausscheidung, der Verallgemeinerung der unmittelbaren Einzelheiten entstehen kann. Es kommt hier vor allem darauf an. den spezisischen Charakter dieser aesthetischen Verallgemeinerung näher zu bestimmen. Wir missen debei zuerst das vor Augen halten, was wir bei der Untersuchung der künstlerischen Originalität, als Zusammenfassung der bisherigen Versuche dieses Phänomens auf den Begriff zu bringen erreicht haben: Originalität hiess dort das Erfassen der entscheidenden Züge dm Kampf des Alten und Neuen, das münstlerische Herausstellen der spezifischen Momente des Neuen und zwar in einer Formgebung, die auf Wiedergabe und Ausdruck gerede dieses besonderen Neuen gerichtet ist. Das bedeutet, dass der wesentliche Ideengehalt eines jeden Kunstwerks ein solcher Kampf ist. Dem widerspricht nicht.

Form/ etwas Ruhendes. Ja eine idyllische Stille sein kann, hat doch Schiller gerade in Bezug auf das künstlerische Verhalten, das zur Gestaltung von Idyllen führt. überzeugend nachgewiesen, dass das blosse Faktum einer solchen Stoffwahl bereits eine kritische Stellungnahme zur Gegenwart beinhaltet, dass auch das Idyllische als Gestaltung eine Parteilichkeit in sich schliesst.

So schliesst die von der Kunst widerspiegelte und gestaltete Wirklichkeit von vornherein, als Ganzes bereits eine Parteinahme zu den historischen Kampfen der Gegenwart des Künstlers ein. Dass er gerade dieses und kein anderes Moment des Lebens als charakteristisches Besondere zum Gegenstand der Gestaltung macht, ware ohne eine solche Stellungnahme nicht verwirklichbar. Dann wäre das von der Kunst abgebildete Stück Wirklichkeit /"un coin de la nature" Zolas/ wirklich mur ein zufälliger Ausschnitt, an dessen Stelle ein beliebiger anderer Ausschnitt stehen könnte, dem also jede Notwendigkeit, jede Überzeugungskraft fehlen müsste. Die naturalistischen und impressionistischen Tendenzen in der Kunsttheorie des 19.-20. Jahrhunderts haben tatsächlich dieses Moment in den Vordergrund gestellt. Sehr zur Verwirrung der Kunsttheorie und der künstlerischen Praxis. Denn die Auffassung der von der Kunst zu gestaltenden Wirklichkeit als blossen, mehr oder weniger zufälligen Ausschnitt erniedrigt den dialektischen Charakter der Widerspiegelung zu einer einfachen Nachahmung, zu einer Photokopie, Die Wirklichkeit soll nach diesen Theorien bloss in ihrer momentanen zufälligen Einzelheit genommen werden, jede künstlerische Verallgemeinerung wird aus der Darstellung ausgeschlossen. So weit sie vorkommt, ist sie bloss eine - zumeist soziologische, zuweilen psychologische - abstrakte All-

MTA PIL. INI.

deutsamen Impressionisten und Naturalisten zu ihrem Glück diese ihre Theorie nicht immer wörtlich nahmen; es genügt an Zola zu erinnern. Es ist aber zugleich charakteristisch, dass sie sich genau so welt über die antikünstlerische Problematik ihrer Theorie erhoben konnten, wie weit sie in ihrer künstlerischen Prazis die Stellungnahme zur dargestellten Welt ernst nahmen; wieder ist Zola das bezeichnendste Beispiel, nicht so sehr deshalb, weil er der oben angeführten Bestimmung des Gegenstandes der Kunst die bekannte Formel "vu travers d'un temperament" hinzugefügt – dazit trete bloss zur Singularität des Objekts die Singularität des Subjekts hinzu – als vielmehr deshalb, weil Auswahl und Bearbeitung des Toffes bei ihm seiner Theorie zum Trotz von einer kämpferischen Parteilichkeit der gesellschaftlichen Wirk-lichkeit gegenüber getragen wurde.

Wie sieht es aber mit Künstlern aus, die ehrlich und tief überzeugt davon sind, dass sie die Wirklichkeit bloss treu abbilden, ihre Fhantasie frei entfalten lassen, ihre Persönlichkeit rein ausdrücken etc. ohne zu ihren Stoffen bejahend oder verneinend Stellung nehmen zu wollen? Wir haben darauf bereits in unserer Anspielung auf Flaubert geantwortet: wenn sie wirklich künstlerisch gestalten, so befinden sie sich in einem Zustand der Selbsttäuschung. Schon die einfache Tatsache, dass jede aesthetische Reproduktion der Wirklichkeit durch und durch von Emotionen durchtränkt ist, und zwar nicht so, wie im Alltagsleben, wo vom Bewusstsein unabhängige Gegenstände gegeben sind, deren subjektive Rezeption dann von Emotionen begleitet wird, sondern so, dass die Emotionalität in der künstlerischen Bildung des Gegenstandes in seinem So = und = Nicht-Anderssein ein uneerlässliches konstituierendes Moment bildet. Jedes Liebesgedicht ist

ATA FIL. INT.

für oder gegen eine Fram /oder einen Mann/ geschrieben, jedes Landschaftsbild hat eine bestimmte Stimmung als zusammenhaltenden Grundton, in welcher - freilich oft in sehr komplizierter Weise - sich
ein bejahendes oder verneinendes Verhalten zur Wirklichkeit, zu bestimmten in ihr wirksamen Tendenzen zum Ausdruck kommt.

Dabei handelt es sich in der Kunst, so fundamental das Moment der Emotion auch sei, keineswegs bloss um diese. Eine der wichtigsten Schwäche der Versuche vom Anfang des 19. Jahrhunderts an, die Eigenart der Kust zu bestimmen, beruht auf der abstrakt-antinomischen Art in der Widerlegung früherer Anschauungen, die, wie wir gesehen haben, infolge der methodologischen Identifikation von künstlerischer Verallgemeinerung mit dem Allgemeinbegriff in Wissenschaft oder Philosophie, die Kunst allzusehr vergedanklicht, aus ihr eine Vorform von Wissenschaft oder Fhilosophie gemacht haben. In der "Tritik der Urteilskraft" erstarkt die Tendens, die Begrifflichkeit aus der Kunst total zu entfernen; sogar Hegel will nur so viel anerkennen, dass die Einheit in der Kunst sich "auch im Element der Vorstellung". Vollziehe, der Begriff bleibt bei ihm der Philosophie vorbehalten.

Darin ist ohne Frage eine unzulässige Einschränkung des Gebiets der Kunst enthalten. Da sie dieselbe Wirklichkeit wie Wissenschaft und Philosophie widerspiegeln soll. da sie in dieser Widerspiegelung ebenso universell ist. ebenso auf Totalität ausgeht, wie diese, kann sie jene Sphäre, jenes Niveau der objektiven Wirklichkeit und ihrer subjektiven Spiegelung, deren Inhalt, Form, Umkreis etc. der Terminus Begriff bezeichnet, unsöglich entbehren, Gerade das Grösste, was wir an Kunst besitzen: die griechische Tragödie und Dante, Michelangelo und Shakespeare, Goethe und Beethoven

waren unmöglich, wenn dieses Ausschliessen der höchsten Gedanklichkeit aus der Kunstgestaltung zurecht bestünde. Freilich, wie wir dies
an seiner Stelle auseinandersetzten, erscheinen solche konkret allgemeine Begriffe, Gedanken, Weltanschauungen etc. in der Kunst stets
als in die Besonderheit aufgehoben; d.h. Gegenstand der künstlerischen Gestaltung ist nicht der Gedanke an sich, nicht dieser in seiner unmittelbar rein objektiven Wahrheit, sondern wie er in konkreten Situationen konkreter Menschen als konkreter Faktor des Lebens
wirksam wird, als Teil der Bestrebungen und Kämpfe, der Siege und
Niederlagen, der Preuden und Leiden der Menschen, als wichtiges Mittel, die menschliche Rigenart, die typische Besonderheit von Menschen und menschlichen Lagen sinnfällig zu machen.

au skiszieren, um die von ums früher ausgesprochene Unvermeidlichkeit der Stellungnahme im Kunstwerk bestätigt zu finden. Denn über
die bereits behandelte, stets notwendige parteiliche Emotionalität
hinaus ist das Gedankenleben der Menschen, von ihrer dasit eng verbundenen willenmässigen Aktivität garnicht zu reden, immer mit einer
Stellungnahme pro oder contra sowohl zu den unmittelbar bewegenden
Einzelheiten des Lebens, wie zu den in ihren erscheinenden grossen
Lebensproblemen verknüpft. Dies würde freilich für sich allein genommen, nur das zur Polge haben, dass die einzelnen Gestalten in
den Kunstwerken, wie die Menschen überhaupt, ohne ihre wesentlichen
Stellungnahmen zu den wichtigen Fragen ihres Lebens künstlerisch
nicht vorstellbar und deshalb nicht darstellbar sind.

Die Kunst gestaltet jedoch nie Einzelnes, sondem immer Totalitäten; d.h. sie kann sich nicht mit der Wiedergabe von Menschen samt ihren BestrebungenZu- und Abneigungen etc. be-

Lukács Arch.

gnügen, sie muss darüber hineusgehen und zwar in der Richtung, das Schicksal dieser Stellungnahmen in ihrer gesellschaftlich-geschichtlichen Umwelt zu gestalten. Diese Umwelt existiert gestalterisch auch denn, wenn umittelbar nur der für sich seiende Mensch im Werk erscheint, etwa im Lyrischen, malerischen oder musikalischen Portrait oder Selbstportreit. Denn sästliche Züge auch des einzel darm stellten Menschen tragen die Spuren seines Schicksals, seiner Beziehungen zu seinen Mitmenschen. des Ausgangs seiner inneren Lebenstendenzen auf sich: es genigt sich auf die Portraits von Rembrandt zu berufen. So muss jeder Künstler, indem er sich - direkt oder indirekt Menschenschicksale zum Vorwurf niamt, zu diesen auch Stellung nehmen. Er tut es stets in doppelter Hinsicht. Erstens enthält bereits das Gelingen oder Misslingen bestimmter Absichten und Bestrebungen der Menschen deren Kritik seitens des Künstlers, besiehungsweise des Kunstwerks, Monkreter: ob ein solcher Sieg oder ein solches Scheitern als tragisch oder komisch, als erhebend oder niederdrückend erscheint, verrät bereits diese unvermeidliche Parteilichkeit des Kunstwerks. Zweitens ist deder solcher Triumpf, jede solche Niederlage, jeder solcher Kompromiss etc., wern echt künstlerisch gestaltet, von einer bestimmten prägnanten Stimming umgeben, durch welche - wenn nicht auch anders die Stellungnahme des Werks klar zum Ausdruck kommt. Diese kann natürlich oft eine sehr komplizierte, ja sogar zwiespältige sein. Die Worte von Lucanus: "victis causa diis placuit, sed victa Catoni" umschreibt die Stimmung, die Stellungnahme sehr vieler bedeutender Werke inmitten der antagonistischen Widersprüche der Alassenge sellschaften. Dazit ist aber das, was wir hier aufzeigen wollten, das Unumgängliche der Parteilichkeit der Kunstwerke nicht aufgehoben, sondern bestätigt.

MTA FIL INY. Lukács Arch.

Dieser Nachweis der Notwendigkeit einer Farteilichkeit überhaupt ware aber noch viel zu abstrakt. Die wirkliche Parteilichkeit der echten Kunstwerke ist nicht ein Herweghsches: "Oh wahlt ein Banner, und ich bin aufrieden, Ob's auch ein andres, denn das meine sei", sondern eine höchst konkrete Stellungnahme zu konkreten Fragen und Tendenzen des Lebens. Darus ist für unser Probles nicht so sehr die allgemeine formelle Parteilichkeit eines jeden Kunstwerks. sowohl in seiner Ganzheit, wie in allen seinen Details wichtig - obwohl auch dies schon ausreicht, um auf die spezifische Art der künst-Lerischen Widerspiegelung in ihrem Gegensatz zur wissenschaftlichen ein bicht zu werfen - wie vielmehr ihr jeweiliger konkreter Inhalt und das generelle Frinzip einer solchen konkreten Inhaltlichkeit. Denn erst dann beginnen sich unsere Ausführungen über die Originalität der echten Kunstwerke zu konkretisieren. Wir sagten dort, dass die richtige und künstlerisch richtig gestaltete Erkenntnis des gesellschaftlich-geschichtlichen Neuen das Wesen der Originalität ausmacht. Unsere Betrachtungen über die notwendige Parteilichkeit des Werks. unser Ergebnis, dass deren Essens eine konkrete inhaltliche Stellungnahme zu kongreten inhaltlich wichtigen Lebensfragen ausmacht, bestiemt nun die wehre Originalität der Werke dahin, dass in ihnen inhaltlich richtige Stellungnahmen zu den großen Problemen der Zeit. zu dem Neuen. das sich in ihnen offenbart, in einer diesem Ideengehalt angemessenen, sie adaquat ausdrückenden Form erscheinen.

Die Gemeinsamkeit der widerspiegelten Welt in Wissenschaft und Kunst ist die Grundlage dieser allgemeinen Gemeinsameit des Kriteriums: der inhaltlichen Richtigkeit in der Entdekkung, im Erhellen des Neuen. Dieses Moment der inhaltlichen Richtigkeit muss besonders hervorgehoben werden, denn in der Behandlung der

Parteilichkeit taucht - mit positivem oder negativem Verhalten zu ihr - sehr oft eine metaphysische Entgegensetzung von Parteilichkeit und Objectivität auf. eine Auffassung. als ob die Parteilichkeit eine objektive, eine objektiv richtige Darstellung von Menschen, Situationen. Schicksalen ausschliessen wirde, oder diese Objektivität nur ein untergeordnetes Moment ware. Lenin, der am allerentschiedensten und theoretisch erschöffendsten die notwendige Parteilichkeit des Marxismus verfocht, betrachtet dagegen gerade die in diesem erreichbare hohere Stufe der Objektivität als eines ihrer ausschlaggebenden Merkmale "Auf diese Weise" führt er aus. auf die Klassenenalyse jeder Erscheinung hinweisend. "ist der Materialist einerselts folgerichtiger als der Objektivist und führt seinen Objektivismus tiefgehender und vollständiger durch. "18 Diese Feststellung Lenins gilt für jede Widerspiegelung der Wirklichkeit. für die Wissenschaft ebenso, wie für die Kunst. /Welche Formen die Parteilichkeit im Laufe der Geschichte annimmt, ist ein Problem des historisch materialistischen Teils der Aesthetik. / Diese Gemeinsamkeit der wissenschaftlichen und aesthetischen Widerspiegelung unterstreicht jedoch nur umso stärker den Gegensatz: in deaselben Phanomen des Neuen erfasst die Wissenschaft die Gesetzmissigheit der neuen /oder neuentdeckten/ Zusammenhange oder gibt wenigstens eine richtige Fixierung und Deutung von so aufgefassten neuen Einzeltatsachen, die Kunst dagegen seigt in einem sinnfalligen, unmittelbar erlebbaren Abbild die lebensalssige Erscheinungsfors der neuen Phanomene im menschlichen Leben, in der Gesellschaft. Sie muss deshalb alles Einzelne, worin das Neue unmittelbar ins Dasein tritt, gleichfalls verallgemeinert zeigen. Es ergibt sich aber aus dieser Gegenüberstellung deutlich, dass diese Verallgemeinerung nur eine Erhebung der Einzelheit ins bestimmte Besondere, ins Typische

im aesthetischen Sinn sein kann, zugleich mit einer bestimmten Konkretisierung des Allgemeinen, in welcher seine Allgemeinheit an sich in seine konkrete Wirksamkeit im menschlichen Leben, in seine Besonderheit aufgehoben wird.

Diese Verallzemeinerung zeigt eine entgegengesetzte Richtung wie die der Wissenschaft. Die Aufhebung, sowohl
des Einzelnen, wie des Allgemeinen in die Besonderheit lässt im Kunstwerk eine einheitliche Gegenständlichkeit entstehen, in welcher die
Gesetze des Lebens sich unabtrennbar mit seinen unmittelbaren Erscheinungsformen des Lebens vereinigen, sich bis zur Ununterscheidbarkeit in sie versenken. Die von Lenin hervorgehobene Dualität der
richtigen Feststellung wissenschaftlich wertvoller neuer Tatsachen
und Einzelzusammenhänge bei einer Parteilichkeit in der Erkenntnistheorie. Ökonomie usw., die die Gesamtwusammenhänge verfälscht und
verzerrt, ist hier unmöglich. /Wo ein solcher Gegensatz in der Kunst
auftritt, erhält er die von Engels geschilderte Form des "Sieg des
Realismus" oder vermichtet das Kunstschaffen.)

Die Kunst kann keine Tatsache oder Besiehung ausserhalb ihrer Parteilichkeit darstellen: die künstlerische Parteilichkeit muss sich in der Gestaltung jeder Einzelheit darstellen oder sie ist künstlerisch überhaupt nicht vorhanden. Künstlerisch ist die "Feststellung" einer Tatsache mit ihrer Gestaltung identisch, die Tatsache ist bereits in ihrer nacktesten Gegebenheit parteilsch gesehen und geformt, das pro oder contra des Werks zu seinen beliebigen Einzelerscheinungen ist aesthetisch angesehen die spezifische Qualität ihrer Gegenständlichkeit. Wenn ein im Werk gefälltes Urteil oder darin gegebenes Kommentar, die in einzelnen Kunstgattungen als aesthetische Ausdrucksmittel durchaus zulässig sind, von aunstleri-

schem Wert sein sollen, so können sie nur ein bewusstes und deutliches Explizit-machen dessen sein, was in der gestalteten Gegenständlichkeit implicite bereits vorhanden war; also mehr eine direkte oder indirekte qualitative Steigerung der gestalteten Gegenständlichkeit, als ein blosses Urteil oder Kommentar über davon unabhängige
Gegenstände. Dies bezieht sich in noch ausgesprochenerem Masse auf
das Ganze des Werks. Seine Komjosition, das gegenseitige Beleuchten
und Deutlicher-machen der Teile durch die Dynamik und Proportionalitit ihrer Wechselbeziehungen ist der eigentliche künstlerische Weg.
bestimmte Tendenzen des bebens aesthetisch zu begahen oder zu verwerfen.

Darin ist keinerlei Abschwächen der Parteilichkeit enthalten. Im Gegenteil. Diese Auffassung drückt vielmehr den wesentlichen aesthetischen Tatbestand aus, dass das echte Kunstwerk mit Haut und Haaren, in allen seinen Foren parteilich ist, dass die Prinzipien seines Aufbaus Stellungnahmen zu den grossen Problemen des Lebens involvieren, dass die Parteilichkeit sich nicht von seiner aesthetischen Gegenst milichkeit loslösen lässt. Eine solche orgarische Einheit sehen wir nicht nur bei ausgesprochen kampferischen Temperamenten, wie Swift, Daumier oder Saltykow Schuschedrin, sondern ebenso such bei sogenannten objektiven Künstlern, wie Shakespeare oder Tolsto J. Es handelt sich hier bloss um eine Differens der Ausdrucksmittel, des künstlerischen Temperaments, deren Art. Aeusserungweise etc. klassenmissig bedingt ist, nicht um grundsätzlich verschiedene letzten Prinzipien der künstlerischen Gestaltung. Gerade das Verknügfen der richtigen Objektivität mit der Parteilichkeit durch Lenin ergibt für die Aesthetik die Möglichkeit, das wirkliche Wesen der Parteilichkeit richtig auszusprechen.

## 7. Wesen und Erscheinung

Damit sind wir bei unserer zweiten Frage angelangt.

Das Leben reproduziert stetig das Alte, produziert ununterbrochen

Neues, der Kampf des Alten und Neuen durchzieht sämtliche Lebens
äusserungen. Unser bisher erlangtes Kriterium spricht jedoch nur generell die Forderung der inhaltlichen Richtigkeit aus; sie kann also
in dieser Allgemeinheit noch nicht einen wirklichen Masstab ergeben.

Wollen wir die nötige Konkretheit des Masses erreichen, so müssen wir
die Dialektik von Erscheinung und Wesen wenigstens kurz einschalten

und untersuchen. Marx sagt: "alle Wissenschaft wäre überflüssig, wenn
die Erscheinungsform und das Wesen der Dinge unmittelbar zusammenfielen."

Da Marx bei dieser Feststellung die seinsmässige Grundlage
der wissenschaftlichen Widerspiegelung der Wirklichkeit behandelt,
da die Seinsbasis für Wissenschaft und Kunst objektiv dieselbe ist.

muss dieses Verhältnis von Erscheinung und Wesen auch für die aesthetische Widerspiegelung gelten.

Jedoch auch hier taucht wieder die Verschiedenheit. ja Gegensätzlichkeit beider innerhalb der Identität der widerspiegelten objektiven Wirklichkeit auf. Die Grundtendenz der wissenschaftlichen Widerspiegelung ist die klare Trennung von Erscheinung
und Wesen; es genügt dabei vor allem an den mathematischen Ausdruck
bestimmter physikalischer Fhänomene zu erinnern, doch auch in den Gesellschaftswissenschaften wird - wie z.B. bei Preis und Wert in der
Ökonomie - die unmittelbare Erscheinungsform aufgehoben, um ein adäquates begriffliches Erfassen des Wesens zu ermöglichen. Und es ist klar,
dass selbst dort, wo die wissenschaftliche Zielsetzung die genaue Erforschung der Einzelheit ist, - unser früher angeführtes Beispiel der
Diagnose in der Medizin zeigt es - der wissenschaftlich eindeutig be-

stimmte Binzelfall ebenfalls die unmittelbare Erscheinungsformen nur aufgehoben in sich enthalten kann und muss, wenn die möglichst exakte Anwendung der Erkenntnis des Wesens verwirklicht werden soll. Aus alledem folgt. dass die wissenschaftliche Widerspiegelung der Wirk-Lichkeit die unmittelbar gegebene Verbindung von Erscheinung und Wesen auflösen muss, um das Wesen ergreifend den gesetzmässigen Zusammenhang von Erscheimung und Wesen theoretisch aussprechen zu können. Der so gewonnene allgemeine Ausdruck des Wesens muss zwar stets auf jene Erscheinungen anwendbar sein, ihre Gesetzlichkeit in sich enthalten: ausserlich aber. gerade von der Erscheinungsseite aus gesehen. setzt diese Einheit eine vorhergehende und - was die Unmittelbarkeit der Arscheinung betrifft - auch aufrecht erhaltene Trennung voraus. Dass dieser Prozess eine desto grössere Annaherung en die objektive Wirklichkeit schafft, je allgemeiner das Wesen ausgesprochen, je energischer die oben bestimmte Trennung ist, versteht sich von selbst. Es ist also kein Zufall, dass Lenin den Hohn Hegels über des "Zartlichtum mit der Natur und der Geschichte" für "köstlich"20 erklärt.

dass im kunstlerischen Arbeitsprozess gleicherweise über die unmittelber gegebene Einzelheit der Erscheinung hinausgegangen wird. Die verschiedenen Arten des Naturalismus wirken gerade dadurch als kunstfeind
lich und formauflösend, weil sie bei der Widerspiegelung der Wirklichkeit diese Einzelheit der unmittelbaren Erscheinungsformen weder überwinden wollen, noch können. /Um jedes Missverständnis zu vermeiden,
sei hier kurz bemerkt, dass Ausdrücke wie Formauflösung oder Formlosigkeit selbstverständlich nicht ein Zerstören der Geformtheit überhaupt bezeichnen wollen - das ist etwas prinzipiell Unmögliches - sondern das Vernichten des gesthetischen Charakters der Form. Schon He-

gel hat richtig bemerkt, dass unter Formlosigkeit "das Nichtvorhandensein der rechtenFormen zu verstehen ist."21

Jedoch die Aufhebung der Einzelheit der Erscheimungsform begeichnet im künstlerischen Arbeitsprozess nur ihren Ausgangspunkt, das bewusstseinmässige Trennen von Erscheinung und Wesen. das energische Erarbeiten und Verarbeiten des Wesentlichen; in dieser Hinsicht geht er einen ähnlichen Weg, wie die wissenschaftliche Widerspiegelung. Während aber diese, wie wir gesehen haben, an der scharfen Trennung von Erscheinungsfora und Wesen festhält, ist der sich im Kunstwerk vollendende Aufgebungsprozess der Erscheinungsform eine Aufhebung im buchstäblichen Hegelschen Sinne des Wortes, nämlich zugleich eine Vernichtung, eine Aufbewahrung, ein Erheben auf ein hoheres Niveau. Es ist wieder Goethe, der diese Eigenart der aesthetischen Widerspiegelung zuerst klar formuliert hat. Er spricht zwar in der von uns anzuführenden Stelle nicht ausdrücklich von der Kunst. unsere früheren Analysen haben aber erwiesen, dass die Schwäche Goethes in der Methodologie der Naturwissenschaften gerade darin besteht. dass er diese der Aesthetik allzunahe bringen will, dass deshalb das, was dort eine Schwäche war, hier zu einer bahnbrechenden Tugend wird, Goethe sagt: "Es gibt eine zarte Empirie, die sich mit dem Gegenstand innigst identisch macht und dadurch zur eigentlichen Theorie wird." Schon stilistisch fällt der Gegensatz zu Hegel auf: bei diesem satirischen Polemik gegen das "Zärtlichtum" mit der unmittelbaren Wirklichkeit, bei jenem "sarte Empirie". Der Gegensatz beleuchtet das Verhältnis von unmittelberer Erscheinungsform und Wesen in der wissenschaftlichen beziehungsweise künstlerischen Widerspiegelung in der grössten Schärfe.

Die Verallgemeinerung der Kunst geht, wie wir wie-

derholt beobachten konnten, andere Wege als die der Wissenschaft. In der entscheidend wichtigen Frage der Bezighung von Erscheinung zum Wesen äussert sich diese Eigenart der Kunst darin, dass das Wesen völlig in die Erscheinung aufgeht, keine von dieser getrennte selbstäneige Gestalt im Kunstwerk erlangen kann, während es in der Wissenschaft - gedanklich - von ihr getrennt werden muss, und die logischen, methodologischen und sachlich-inhaltlich in nigen Verbindungsfäden zwischen beiden diese - gedankliche - Trennung nicht aufheben dürfen. Damit scheint die Kunst dem Leben näher zu stehen als die Wissenschaft. Das entspricht insofern der Wahrheit, als die bewasste Vernichtung der selbständigen Gestalt des Wesens aus der Struk tur der Wirklichkeit das Moment hervorhebt, dass das Wesen nur in der Erscheinung eine reale Existens hat. Es ist aber doch mur ein Schein, denn dieses Innewohnen hat im Leben und in der Kunst sehr verschiedene Qualitäten; in der Wirklichkeit bilden Erscheinung und Wesen eine real untrembare reale Einheit, und es ist die grosse Aufgabe des Denkens, das Wesen aus einer solchen Einheit gedanklich heraussuschälen und dadurch erkennbar zu machen. Die Kunst dagegen schafft eine neue Einheit von Erscheimung und Wesen, in welcher das Wesen sowohl - wie in der Wirklichkeit - in der Erscheinung verborgen enthalten ist, als auch augleich alle Erscheimungsformen in einer Weise durchdringt, dass sie in jeder ihrer Agusserung, was in der Wirklichkeit selbst nicht der Fall ist - als eindeutige Offenbarer ihres Wesens unmittelbar erscheinen.

Wissenschaft wie Kunst verwandeln also die in der Wir lichkeit an sich existierende Wechselbeziehung von Erscheinung und Wesen in ein Für-uns-sein. Das Spezifische der Kunst besteht jedoch darin, dass im unmittelbaren Eindruck die Struktur der Wirk-

MTA FIL. INT.

lichkeit aufbewahrt erscheint, dass sie das Evidentmachen des Wesens unmittelbar durchsetzt, ohne ihm im Bewusstsein eine eigene. von der Erscheinungsform losgelöste Gestalt zu geben. Auch diese Leistung der künstlerischen Form widerspiegelt eine wichtige Stel-Le der objektiven Wirklichkeit. Nur Idealismus und Skeptizismus leugnen die Realität der Erscheinung, des Scheins. Indem die Wissenschaft durch den Umweg des Herausarbeitens des Wesens zur Erscheinung zurückkehrt, bestätigt sie gedanklich deren Realität. So auch die wissenschaftliche Praxis zur Bewusstheit erhebend der dialektische Materialismus, Lenin sagt: "d.h. das Unwesentliche, Scheinbare, an der Oberfläche Befindliche verschwindet öfter, hält nicht so "dicht", "sitzt" nicht so "fest", wie das "Wesen". Etwa: die Bewegung eines Flusses - der Schauß oben und die tiefen Strömungen unten. Aber auch der Schaum 1st ein Ausdruck des Wesens!"22 Und weiter: "Das Scheinende ist das Wesen in seiner einen Bestimmung, in einer seinen Seiten, in einem seiner Momente, Das Wesen scheint eben jenes zu sein. Der Schein ist das "Scheinen" des Wesens in sich selbst. "22 Das Spezifische der künstlerischen Widerspiegelung der Wirklichkeit ist das Gestalten dieser Wechselbeziehung zwischen Erscheinung und Wesen, aber so, dass eine Welt vor uns steht, die mur aus Erscheinungen zu bestehen scheint, jedoch aus solchen, die ohne ihre Erscheinungsform, ihren Charakter als "flüchtige Oberfläche" zu verlieren, ja gerade durch deren sinnfällige Verstärkung in allen ihren Bewegungs- und Ruhemomenten stets die der Erscheinung innewohnende Wesenhaftigkeit erlebbar machen. Die Besonderheit, die als Zentrum der künstlerischen Widerspiegelung, als Moment der Synthese von Allgemeinheit und Einzelheit diese in sich aufhebt, bestimmt jene spezifische Form der Verallgemeinerung der unmittelber gegebenen Erscheinungswelt, die

ihre Erscheinungsformen aufbewahrt, sie jedoch für die ununterbrochene Offenbarung des Wesens durchsichtig, durchscheinend macht.

Die augenscheinlichen Kennzeichen dieses Charakters der Kunstwerke waren der Theorie naturgemäss längst bekannt. Sie führten jedoch lange Zeit hindurch zu einem Verwerfen ihrer "Lügenhaftigkeit", zu ihrer Betrachtung als primitive "Vorform" der Erkenntnis. Erst die Entwicklung der Dialektik in der klassischen deutschen Philosophie führte dazu, diese wirkliche Eigenart der Kunst positiv als ihr bestimmendes Wesenszeichen zu erkennen und zu bewerten. Hegel sagt: "Die Form der sinnlichen Anschauung nun gehört der Kunst an. So dass die Kunst es ist, welche die Wahrheit in Weise sinnlicher Gestaltung für das Bewusstsein hinstellt, und zwar einer sinnlichen Gestaltung, welche in dieser ihrer Erscheinung selbst einen höhren tieferen Sinn und Bedeutung hat, ohne jedoch durch das sinnliche Medium hindurch den Begriff als solchen in seiner Allgemeinheit erfassbar machen zu wollen: denn gerade die Einheit desselben mit der individuellen Erscheinung ist das Wesen des Schönen und dessen Produktion durch die Kunst."24 Und er fasst dementsprechend die Bestimmung des Schönen so zusammen: "Das Schöne bestimmt sich dadurch als das sinnliche Scheinen der Idee."

Damit ist in der richtigen Auffassung des Aesthetischen ein grosser Schritt vorwärts getan. Doch wie überall, verzert der Idealismus Hegels seine genialen Einsichten und Ahnungen. Wir haben schon darauf hingewiesen, dass er bei der Fassung des Aesthetischen als Anschauung nur eine Aufhebung der Vorstellung, nicht aber die des Begriffs in die Anschauung zulässt, dass er also den Inhalt der Kunst abspricht, die wirklich entfaltete konkrete Allgemeinheit als aufgehobenes Moment in sich zu enthalten. Damit befindet er

MTA FIL, INT.

sich in voller Übereinstimmung mit seiner Geschichtsphilosophie der Kunst, die im Laufe der Menschheitsgeschichte die Kunst in ein überholtes Stadium dieser Entwicklung verwandelt. Das Widersprüchliche dieses seines Prinzips tritt aber in der Behandlung der grossen Künstler in den Perioden, die nach der Systemstruktur bereits über die Kunst hinweggeschritten sind, besonders Goethes, schroff zutage. Dieser Widerspruch ist jedoch auch in seine theoretisch-aesthetische Betrachtung eingedrungen. Hegel bestimmt die Idee als Wahres, die "nur die allgemeine Idee für das Denken" ist. Doch diese soll sich "auch äusserlich realisieren und bestimmte vorhandene Existenz als natürliche und geistige Objektivität gewinnen". Das verwirklicht sich nur im Schönen: "Indem es /das Wahre G. L. / nun in diesem seinen äusserlichen Dasein unmittelbar für das Bewusstsein ist, und der Begriff unmittelbar in Binheit bleibt mit seiner äusseren Erscheinung. ist die Idee nicht nur wahr, sondern schön, "26 Jeder Kenner Hegels sieht, dass er hier denselben Salto mortale von der Idee zur Wirklichkeit vollzieht, wie im Gesamtsysteh beim Ubergang von der Logik zur Naturphilosophie und er mystifiziert damit alle Übergänge und Zusammenhänge. V

Obwohl also Hegel die Dialektik von Erscheinung und Wesen in der Aesthetik klarer erkennt als irgendeiner seiner Vorginger, steht er doch vor dem falschen Dilemma: die Kunst entweder zu einer blossen "Vorform" des Denkens herabzudrücken oder sie zum Wesen der Wirklichkeit selbst zu erhöhen. Der letzte Grund dieser antinomischen Gegensätze, dieses Rückfalls aus grossartigen dialektischen Anlüufen ist ohne Frage die idealistische Systemkonzeption Hegels, das notwe dige Fehlen der Widerspiegelungslehre in ihr. Darin spielt aber auch das eine nicht unwichtige Rolle, dass Hegel hier - wieder: trotz

glänzender Anläufe - das Spezifische der kunstlerischen Verallgemeinenerung vernachlässigt. dass er das Allgemeine in der Kunst doch ebenfalls in einer rein logisch-philosophischen Weise fasst. Dadurch geht er an der aesthetischen Eigenart der Dialektik von Erscheinung und Wesen doch vorbei. verkennt die Rolle der Besonderheit im Aufbau jener Welt. die die Kunst - als Widerspiegelung der Wirklichkeit - schafft. wodurch ihre Selbständigkeit und Gleichwertigkeit mit der Wissenschaft und der Philosophie erst theoretisch begründet werden kann.

Einen bedeutsamen Schritt über Hegel finden wir in der aesthetischen Theorie Belinskijs. Er gibt in seinem Aufsatz aus der Übergangszeit vom orthodomen Hegelianertum zur materialistischen Philosophie "Die Idee der Kunst" die folgende Definition: "Die Kunst ist die unmittelbare Anschauung der Wahrheit oder ein Denken in Bildern."27 Das Bedeutende an dieser lakonischen Formulierung ist. dass sie beide Seiten des Problems, sowohl die Einheit von Denken und künstlerischer Tätigkeit, wie die spezifische Bigenert der Kunst unfasst. Der Ausdruck Unmittelbarkeit, gerade in seiner Anwengung auf die Aesthetik, stammt natürlich von Hegel. Indem aber Belinskij diesen Begriff mit dem "Denken in Bildern" zusammenkoppelt, erreicht er eine weit entschiedenere Fassung der Selbständigkeit der Kunst, als diese für Hegel selbst möglich war. Denn die Hegelsche "Anschauung" gewissermassen als Gebietskategorie des Aesthetischen, birgt schon von vornherein die hierarchische Unterordmung unter Vorstellung und Begriff in sich, und Hegel hat bloss in Bezug auf die Vorstellung. nicht in Bezug auf den Begriff auch den Versuch gewagt. aus der starren Hierarchie eine diale tische Wechselbeziehung zu machen. /Dem entspricht, dass in seiner Geschichtsphilosophie der Runst die Beziehung von Religion und Kunst weitaus dialektischer geraten ist, als das widerspruchsvoll antinomische Verhältnis der Kunst zur Fhilosophie Die Ungelöstheit dieses Problems wirkt naturgemäss auf die Dialektik von Erscheinung und Wesen in diesen Gebieten zurück./

Wenn dagegen Belingkij von "Denken in Bildern" spricht, so ist darin eine Gleichberechtigung der Kunst mit dem Denken in Begriffen mitgedacht. Die Schwäche der Bestimmung belinsmijs liegt darin. dass er zur Zeit der For mlierung dieser Definition der Kunst erkenntnistheoretisch noch auf dem Standpunkt des identischen Subjekts-Objekts, nicht auf dem der Widerspiegelung der objektiven Wirelichseit steht. Er sagt: "... alles was ist, alles was wir Materie oder Geist nennen, die Natur, das Leven, die Menschheit, die Geschichte, die Welt, das Weltall - alldies ist Denken, das sich selbst denkt."28 Dieser objektiv idealistische Ausgangspunkt zwingt Belinskij. alles auf dieses - im Sinne des identischen Subjekt-Objekts als objektiv gemeinten - Denken zu basieren, wodurch er aber de facto hochstens den künstlerischen Prozess, nicht das objektiv Aesthetische bestimmen Konnte. Und da eus der Definition die Beziehung zur wirklichen objektiven Wirklichkeit fehlt. erfasst sie zwar ein wichtiges Moment des Aesthetischen, aber doch nur ein Moment.

Der grosse Schritt, den Belinskij hier iber Hegel tut, besteht also darin, dass er die Gleichwertigkeit und - mit dem Terminus "Bild" - auch die Rigenart des Aesthetischen, der reinen Theorie gegenüber begründet. Die letztere Bestimmung ist augleich eine scharfe Abgrenzung zwischen Kunst und Wissenschaft in der Auffassung des Allgemeinen: dass es sich um ein Denken handelt, bedeutet das gleiche Umfassen der Allgemeinheit in beiden, dass es ein Denken in Bildern ist, begründet die Selbstandigkeit, des Aesthetischen. Die

Schwäche des Terminus "Bild" liegt darin, dass die Grenze zwischen Ein elheit und Besonderheit verschwimmt, denn beide können gleicherweise als Bild aufgefasst werden und die Definition Belinskijs gibt keine Handhabe zu ihrer theoretisch-aesthetischen Abgrenzung. Da durch wird eine konsequent zu Ende geführte Bialektik von Erscheinung und Wesen unmöglich gemacht, insbesondere weil der Terminis "Denken" ein gewisses Abschwächen und Verwischen der Grenze zwischen kunstlerischer Verallgemeinerung um philosophischer Allgemeinheit mitenthält. Belinskij versucht an einer anderen Stelle seiner Werke. konkretere Bestimmungen der Kunst zu geben, die in einzelnen ihrem Wesen näherkommen als seine berühmte Definition, deren Grundschwächen jedoch nicht völlig überwinden können. Belinskij sagt: "Der Gegenstand der Kunst ist allgemein... Doch muss das Allgemeine in der Kunst, wie auch in der Natur und in der Geschichte, um nicht eine abstrakte Idee zu bleiben. sich in separate organische Erscheinungen absondern. Deshalb ist jedes Kunstwerk etwas Besonderes, Abgesondertes, aber durchdrungen vom allgemeinen Gehalt und der Idee. In dem künstlerischen Werk muss sich die Idee mit der Form organisch verschmelzen, wie die Seele mit dem Körper, so dass die Form zerstören die Idee zerstören heisst und umgekehrt."2) In seiner kritischen Tätigkeit zieht Belinskij in vielen einzelnen Auseinandersetzungen diese Grenze zwischen Besonderem und Einzelnen weitaus genauer. Hier ist jedoch ausschliesslich von der Theorie der Aesthetik die Rede. Dazu kommt. dass das Denken in Bildern. so grundlegend es auch im oben angegebenen Sinn ist, doch Gehalt und Form intellektualistisch einengt. In der Anwendung seiner Lehre durch Spätere kommen diese Schwächen natürlich gesteigert zum Ausdruck,

Es ist sicher kein Zufall, dass die grossen

Fortsetzer seines Lebenswerkes. Tschernyschewskij und Dobroljubov nicht von dieser Definition ausgehen. Die Dissertation Tschernyschewskijs, worin zum erstenmal die neue materialistische Stellung zur Wirklichkeit in den Mittelpunkt der gesthetischen Betrachtung gerückt wurde, geht tatsächlich bei der Bestimmung des Wesens der Kunst nicht vom "Denken in Bildern" aus. sondern von der Nachbildung, der Reproduktion der Wirklichkeit.

Dieser Exkurs in die Geschichte der aesthetischen Theorie war notwendig, um von noch einer Seite zu zeigen, dass eine erkenntnistheoretische Begründung der Selbständigkeit der Kunst neben dem wissenschaftlichen Erfassen der Wirklichkeit nur auf Grundlege einer materialistischen Widerspiegelungslehre möglich ist. Denn mur die dialektisch-materialistische Betrachtung vermag in dieser Wechselbeziehung von Erscheinung und Wesen zugleich die Lebensnähe und die Entfermung vom Alltagsleben, die Rückkehr zur Unmittelbarkeit gerade infolge ihrer Aufhebung, die ständige Gegenwärtigkeit des Wesens ohne je zur selbständigen Gestalt zu erstarren, gedanklich zu erfassen. Die von uns enalysierten Denker zeigen die grossartigen Anstrengungen, die vor dem Entstehen des dialektischen materialismus doch nicht zum vollständigen Erfassen dieser Sachlage gelangen konnten. Unsere Betrachtungen über die Dialektik von Erscheinung und Wesen gingen darauf aus, diese Lehre auf einem wichtigen Punkte weiter zu konkretisieren. Wir gelangten tatsächlich dazu, in dieser Dialektik die wirkliche Eigenart der künstlerischen Widerspiegelung der Wirklichkeit zugleich in ihrer Ubereinstimmung mit und in ihrem Gegensatz zu der wissenschaftlichen auf den Begriff zu bringen. Es kommt mun darauf an. die so erlangten Bestimmungen weiter zu konkretisieren. damit dieser Charakter der künstlerischen Widerspiegelung in ihren ausschlaggebendsten Folgeerscheinungen klar hervortrete; diese Konkretisierung dient auch dazu, das Wesen der künstlerischen Originalität noch deutlicher aus der Widerspiegelungslehre abzuleiten, als dies bis jetzt für uns möglich war.

## 8. Dauerwirkung und Veralten

Das aesthetische Abbilden der dialektischen Verhaltnisse von Erscheimung und Wesen in der Wirklichkeit hat uns gezeigt, dass das möglichst tiefe und umfassende Ergreifen des Wesens eine der unusgänglichsten Voraussetzungen für die Entstehung echter Kunstwerke ist. Wir haben bereits bei der Behandlung der dinstlerischen Originalität feststellen können, dass diese in erster Reihe das Entdecken und Erhellen des Neuen unter den Phanomenen des Lebens. die Stellungnahme für das Neue im Kampf des Entstehenden und Absterbenden bedeutet. Jetzt ist es möglich geworden, in der Konkretisierung dieser Sachlage noch einen Schritt weiter zu tun: zur wirklich künstlerischen Originalität gehört auch, dass dabei gerade das Wesen der jeweiligen neuen Erscheinung erfasst werde, und zwar der bereits aufgeklarten Eigenart der aesthetischen Widerspiegelung entsprechend, nicht bloss als Aufdecken allgemeiner Gesetzlichkeiten. die sich im Entstehen des Neuen offenbaren, wie in den Wissenschaften, auch nicht als einfaches Konstatieren oder zum Problem Erheben neuer Phanomene, wie dies als Vorform der Entdeckung neuer Gesetze in den Wissenschaften aufzutreten pflegt, sondern als Gestaltung besonderer Schicksale besomerer Menschen, als Widerspiegelung solcher Konstellationen und Geschicke in der gegenständlichen Welt, die solche Beziehungen der Menschen zueinander verzitteln, und sich mit ihrer Veranderung ebenfalls umwandeln. Der aesthetische Wert solcher Gestaltungen hängt nun primar davon ab, wie feinfühlig, wie tief und

umfassend der Künstler die Bewegungsrichtung im Anderswerden dieser Besonderheiten zu ergreifen und sie ihrer Neuheit gemäss zu gestalten imstande ist.

Dem Sinn des Problems entsprechend stellen unsere Betrachtungen des Moment des Neuen in den Mittelpunkt, denn tatsächlich fällt für den bleibenden Wert des Werks gerade dies in erster Reihe ins Gewicht. Freilich mur, wenn es der Universalität der künstlerischen Welt gemäss universell gefasst wird, d.h. wenn unter dem Entstehen des Neuen wirklich die Umwandlung, – eventuell die beginnende Umwandlung, sogar die ersten Keime jener Kräfte, die Wandel zu schaffen berufen sind, – verstanden wird. Lenin spricht bei der Analyse der prägnantesten Form des entstehenden Neuen, bei der Revolution als ihr Wesenszeichen aus: "Nur wenn die "unteren Schichten" die alte Ordnung nicht mehr mollen, und die "Oberschichten" in der alten Weise nicht mehr leben können – nur dann kann die Revolution siegen. Mit anderen Worten kann man diese Wahrheit so ausdrücken: die Revolution ist ohne eine Krise der gesamten Nation /die Ausgebeutete wie Ausbeuter erfasst/, unmöglich, m<sup>31</sup>

Die Forderung einer solchen Universälität, wie sie Lenin vom Standpunkt der wissenschaftlichen Erkenntmis und der politischen Praxis ausspricht, hat die weitgehendsten aesthetischen Konsequenzen: das Neue ist. so betrachtet, ein gesamtgeschichtliches Phänomen, eine Wandlung, die das ganze gesellschaftliche Leben umfasst und durchdringt. Während Künstler geringeren Ranges - je nach ihrer sozialen Einstellung - ihre Aufmerksamkeit entweder ausschliesslich auf die neuen Momente richten und diese in ein nicht wesentlich veränderte oder schematisch geschilderte alte Gesellschaftsordnung einfügen, oder in Verteidigung des Alten das Neue verzerrt, oft so-

gar verleumderisch, seinen positiven Typen gegenüber blind darstellen; das ergibt dann infolge des verkümmerten Inhalts eine verarmte,
schematisch gewordene Form. Dieses Verzichten auf die wahre Universalität des Neuen hat auch in den meisten Fällen zur Folge, dass das
Alte und Neue nicht mehr als zwei Formen des gesellschaftlichen Seins
einander gegenüberstehen, nicht den Kampf realer gesellschaftlicher
Kräfte darstellen, sondern künstlerisch zum Gegensatz eines Seins
und eines blossen Sollens /oder Nicht-Sollens/ verblassen.

Die wirklich bedeutenden Künstler fassen dagegen das Neue stets als universelles Phänomen, als real wirkende gesellschaftliche Macht auf: die Auflösung der alten, bis dahin oder
damals herrschenden Schichten erscheint auf der richtigen Stufe ihrer
inneren Zersetztheit, während das Neue jene entwickelte oder bloss
keimhafte Form erhält, die es auf der geschilderten Stufe der Antwicklung tatsächlich besitzt. Die Komposition wird durch die reale
und vielseitige Wechselwirkung dieser seinsartigen Komponenten konkret bestimmt. Walter Scott und nach ihm Balzac gestalten auf diese
Weise die englischen beziehungsweise französischen Perioden vor, während und nach der Revolution; die innere, politische und menschliche
Degradation und Dekomposition der Stuartanhänger oder des legitimistischen Adels gehören ebenso organisch zu diesem Bild, wie die neuentstandene heroische Festigkeit der Puritaner oder Jacobiner.

Aber auch hier folgt aus der Universalität des Ideengehalts keine Forderung einer enzyklopädischen Totalität in der Fordgebung: die dynamische Totalität der bewegenden Kräfte kann sehr wohl ein unmittelbares überwiegen im Auflösungsprozess des Alten oder in der Geburt des Neuen zeigen; Richtigkeit und Überzeugungskraft hängen ausschliesslich davon ab, wie das jeweilige Kunstwerk

das übergreifende Moment sowie die realen Bewegungen des unmittelbar fehlenden oder nur im Hindergrund erscheinenden Moments an seinen Konsequenzen enschaulich evident macht. So hat Gorkij in der "Mutter" die Entstehung des Neuen vorwiegend durch die unmittelbare Gestaltung der sich dazu entwickelnden neuen Menschen zur Darstellung gebracht. in den "Artamanow" dagegen dasselbe weitaus stärker von der Auflösung des Alten aus gesehen; sehr ähnlich Solochow im "Stillen Don". Der fast unbegrenzte Spielraum in der Variabilität der hier möglichen Proportionen zeigt, wie wenig die betonte Priorität des Inhalts als Kriterium – hier die Universalität und die wesenhafte Richtigkeit des Neuen – dem wirklichen aesthetischen Sinn nach gefasst, die Vielfaltigkeit und Originalität der Formung hemmt, sondern sie im Gegenteil fördert.

Die bürgerliche Kunsttheorie der Niedergangszeit will. ihrer Klassennatur entsprechend, von derartigen Kriterien nichts wissen. Es ist auch verständlich, dass eine Klasse, die, wenn sie ihre gegenwartigen Weltanschauungsvoraussetzungen zuende zu denken wast - was verständlicherweise selten geschieht - nur Stimmungen der totalen Verzweiflung über das sie umgebende "Chaos", nur Untergangs-visionen zu produzieren vermaz; die in ihrer normalen Produktion nur verschiedene Formen der Flucht vor dem Wesen der Wirklichkeit - raffiniert oder grob demagogisch - hervorbringt, mit einem Kriterium, dessen Kernpunkt die Rechtfertigung der in der Gegenwart oft mur als Perspektive erkannten Zukunft nichts anzufangen vermag, Marx hat degegen als höchstes Lob des Schaffens von Balzac betont: "Balzac war nicht nur der Historikt der Gesellschaft seiner Zeit, sondern auch der prophetetische Schöpfer von Gestalten, die unter Louis Philippe sich noch im erryonalen Zustande befanden, und erst nach seinem Tode

unter Napoleon III, sich vollständig entwickelten."32

Von dieser eben erwähnten bürgerlichen Seite werden Betrachtungen, wie diese sind, die Vernachlässigung der künstlerischen Porm entgegengehalten und es wird dagegen auf die formalen Neuerungen, auf die "Revolutionen" in Formfragen hingewiesen. Dagegen ist einfach zu wiederholen. dass in unseren Augen jede künstlerische Form Form eines bestimmten Inhalts ist. Weshalb auch eine wirklich und wesentlich neue Form nur aus einem bedeutungsvoll neuen Ideengehalt geboren werden kann: unsere Untersuchungen waren gerade auf die Kriterien eines solchen echten und gewichtigen Gehalts gerichtet. /Auf die spezifischen Formfragen kann nur in anderen entfalteteren Zusammenhängen nach der Erschöpfung unseres jetzigen Themas detailliert eingegangen werden. / Die Enthusiasten der "Formrevolutionen" pflegen auch zu vergessen, dass deren Geltungsdauer äusserst kurzlebig ist. Wer das letzte Halbjahrhundert der Kunstentwicklung miterlebt hat, hat mingestens ein Dutmend solcher "Revolutionen" überstanden. deren "epochale Neuerungen" oft nach wenigen Jahren in eine totale Vergessenheit versunken sind, weil ihre Produkte rasch total ungeniessbar wurden. Das ist kein Zufall, auch nicht einfach ein rascher Wechsel der Moden. Hinter jeder Formänderung steckt nämlich. mag es den betreffenden "Revolutionaren" noch so sehr unbewusst geblieben sein, eine Veränderung des Lebensgehalts. Es kommt mur darauf an: wo und wie die Künstler diesen Lebensgehalt ergreifen: ob sie die Veranderungen im Leben selbst tief studieren und ihren neuen Gehalt tief in sich verarbeiten, um von hieraus die dem neuen Gehalt entsprechende neue Form zu suchen und zu finden, oder ob sie sich mit den Phänomenen der unmittelberen Oberfläche des Lebens zufrieden geben und eine diesen Oberflächenerscheinungen adaquat scheinende Form

als etwas "radikal Neues" proklamieren. Diese ihre neue Form, mag sie noch so gesucht oder verzerrt sein, ist also doch die Widerspiegelung bestimmter neuer Lebenserscheimungen, jedoch bloss oberflächlicher; die "Neuerer" haben nur ein Eckchen, ein Zipfelchen, ein Splitterchen des wirklich Neuen erwischt, sie haben es - metaphysisch von Vergangenheit und Zukunftperspektive, vom wahren gesellschaftlichgeschichtlichen Kampf des Alten und Neuen künstlich isoliert: darum sind sie ausserstande, die dauernden, wirklich in die Zukunft weisenden, oder die gegenwärtige Krise tief charakterisierenden Merkmale im Neuen auch nünstlerisch formal zu ergreifen, darum ist ihre "revolutionäre" neue Form derart oberflächlich und gerade das Neue verzerrend, eine Form, die das Wesen des Neuen verengt und verfälscht. 35

Fragen der Wirkunsgeschichte der Kunst angelangt: bei der Frage der dauernden Wirkung oder des Veraltens der Kunstwerke, Auch hier sehen wir, diesmal von der Seite der Wirkung, die tiefgreifenden Unterschiede der wissenschaftlichen und künstlerischen Widerspiegelung, freilich wieder auf dem Fond der Identität der widerspiegelten Wirklichkeit. In beiden Fallen hendelt es sich darum, dass nur das lebendig bleiben kann, was für die Gegenwart eine aktuelle Bedeutung besitzt. In der Wissenschaft wird stets eine falsche oder unvollkommene Erkenntnis durch eine richtigere und umfassendere ersetzt. Das Verblten in der Welt der Kunst hat dagegen -auf die Dauer - nichts mit diesem Verdrängen des einen Produkts durch das andere zu tun.

Ob ein Kunstwerk eine dauernde oder bloss eine ephemere Wirkung auszuüben vermag, hängt von der Richtigkeit und von der umfassenden Kraft in der Widerspiegelung der Wirklichkeit, von der Tiefe und Leidenschaft im Erfassen des wesentlich Neuen, in der

Ausarbeitung des Ideengehalts, von der Fähigkeit, eine neue Form zu finden, in welcher dieses Neue in adäquater Weise zum Ausdruck gelangt, welche die Einzigartigkeit /das Besondere, das bestimmte und konkrete Wesen/ dieses Neuen mit den allgemeinen formalen Bedingungen einer dauerhaften Wirkung mit den Gesetzen des betreffenden Genres in einem organisch-vollendeten Einklang vereint. Ob diese komplizierte Harmonie von Inhalt und Form auch in anderen Werken verwirklicht ist, ob dieses oder jenes andere Werk eine solche Harmonie auf einer höheren oder niedrigeren Stufe verwirklicht, ist für die Wirkung des betreffenden Werks nicht von Belang.

Damit ist der entscheidende Gegensatz in der Dauerhaftigkeit der Geltung eines wissenschaftlichen Satzes /oder eines Systems von Sätzen/bezw. eines Kunstwerks allgemein formal bestimmt: dort ein - relativ - kontinuierliches Ineinandergreifen. einander Korrigieren, einander Ablösen von Versuchen, der objektiven Wahrheit möglichst nahezukommen, hier selbständige, voneinander primir unabhängige Werke - dies bezieht sich auch auf die verschiedenen Werke desselben Künstlers - die aus "eigener Kraft" eine Dauerwirkung erlangen, oder infolge eigener Schwächen in Vergessenheit geraten, /Um Missverständnisse zu vermeiden, muss betont werden: wir sprechen hier nur vom aesthetischen Lebendigbleiben der Kunstwerke: dass Literaturgeschichte, Philologie, Geschichte etc. sich mit Kunstprodukten als noch so wichtigen Dokumenten ihrer Zeit eingehend beschäftigen, hat mit unserer jetzigen Frage nichts zu tun: auch das nicht. dass es auch auf diesem Gebiete, wie überall, massenhaft Ubermangserscheinungen vorkommen, die teils dokumentarische, teils aesthetisch wirksame Züge besitzen./

Entsteht aber durch ein solches Begründen der

Dauerwirkung von Kunstwerken nicht eine subjektivistische Anarchie?

Hebt sich dadurch die gesellschaftliche Gesetamässigkeit der künstlerischen Wirkung nicht auf? Wir glauben: sie wird im Gegenteil gerade
durch die Anerkennung und theoretische Verwertung dieses Tatbestandes verstärkt und vertieft, in ihrer richtigen Objektivität erfasst.

Denn nur die bürgerliche Theorie der Niedergangszeit sieht im negativen Gegenpol zur Dauerwirkung, im Veralten etwas Anarchistisch-Irrationalistisches, oder sucht seine Ursachen im rein Aesthetischen,
in Problemen der "reinen" Formgebung. In der gesellschaftlich-geschichtlichen Wirklichkeit verläuft der Prozess des Veraltens der
Kunstwerke völlig anders. Jedes Werk ist die künstlerische Widerspiegelung eines Prozesses, in welchem sowohl das Woher? wie das Wohin?
deutlich sichtbar wird, in welchem die Entwicklung der Menschen, die
Entfaltung ihrer Schicksale, deren künstlerische Bewertung durch das
Werk die letzten Prinzipien der Komposition, der Formgebung & gibt.

Das Werk erscheint also als ein verkürztes, ein komprimiertes Abbild dessen, wie der Künstler in seiner Werkschöpfung den Weg der Menschheitsentwicklung sich vorstellt. Das Werk mit seiner künstlerischen Verallgemeinerung im Besondere hebt zwar das Gestaltete aus dem Alltag seiner Gegenwart heraus, verleiht ihm ein eingenes – scheinbar – auf sich gestelltes, in sich selbst beruhendes Leben, Dieser, im Sinne Lenins wirklich existente Schein wird in den l'art pour l'art Theorien zum alleinigen grundlegenden Prinzip der Kunst überhaupt aufgebauscht und damit verfälscht. Diese Erhebung aus dem Alltag ins Selbständige ist aber insofern doch bloss ein Schein, freilich ein existierender, als sie die wahre Voraussetzung der Rückkehr des Kunstwerks ins Leben, ihrer aktiven Wirksamkeit in der gesellschaftlichen Wirklichkeit ist. Denn durch die so zustande gebrach-

te Erhöhung der Gestalten und Schicksale, ihres Verwirklichungsweges, deren Grund, Richtung und Perspektive ins künstlerisch Verallgemeinerte /ins Besondere, ins Typische/ macht erst aus dem Kunstwerk ein Solches Abbild des bebens, in welchem die Menschen sich selbst und ihre Schicksele tiefer und umfassender gedeutet, in einer wegweisendenen Klarheit erhalten, als ihnen dies das Leben selbst zu geben vermag. Die durch eine auf solcher Basis entfaltete Formgebung verleht erst den Kunstwerken ihre hinreissende Wirkung. Man darf aber dabei nie vergessen, dass die letzte Grundlage solcher Eindrücke der Werke darauf beruht, dass die Menschen in der gestalteten Welt der Kunst sich selbst, ihre typischen Schicksale, deren Wegrichtung erschüttert erleben und erkennen, dass deshalb die inhaltliche Richtigkeit in der Darstellung des Pypischen die unerlässliche Voraussetzung einer solchen Wirkung ist. Nun sind jedoch in der Gegenwart die Proportionen. der Weg und vor allen die Perspektive des Typischen niemals mit mathematischer Exaktheit feststellbar. Die Genialität und Originalität des Künstlers besteht im Ahnen solcher Schicksalswege, im Erraten dessen, dass das, was er als Perspektive voraussieht, dereinst als Wirklichkeit figurieren wird. Darum spricht Marx, wie wir angeführt haben, von einem "prophetischen Gestalten" und Stalin erganzt und konkretisiert diesen Gedanken richtig dahin: "Gemass der dialektischen Methode ist vor allem wichtig nicht das, was im gegebenen Augenblick als fest erscheint, jedoch bereits abzusterben beginnt, sondern das, was entsteht und sich entwickelt, selbst wenn es im gegebenen Augenblick unfest aussieht."24

Stalin hebt hier richtig den Unsicherheitskoeffizienten hervor, der die Irrtussmöglichkeit in Bezug auf Gegenwart und Zukunft genau umschreibt. Auf die Kunst angewendet erblicken wir

MTA FIL. INT.

darin die Ursache des Veraltens so vieler an sich inhaltlich, wie formell bedeutender Werke. Da im Laufe der Entwicklung vieles. was in der Gegenwart schwach und unfest erschien, später zum soliden Fundament ganger neuer Gesellschaftsformationen werden kann, während vieles, was in den Tagen seines Auftretens unwiderstehlich stark erschien, bald als bedeutungslose Episode der verdienten Vergessenheit enheisfällt, wird die Zukunft selbst zum Masstab der richtigen Erkenntais und Bewertung der Gegenwart. In einer solchen Lage befindet sich selbstredend jede Widerspiegelung der eigenen Zeit im menschlichen Bewisstsein, die wissenschaftliche ebenso, wie die künstlerische. Sie sind in der gleichen Lage auch insofern, als die Tatsachen der Zukunft, ihre real konkrete Physiognomie bewusstseinsmässig prinzipiell nicht vorwegnehmbar sind: selbst ein derartig genialer Kritiker des zeitgemässen Lebens, wie Fourier verfällt in eine kindliche Naivität, wenn er die Konturen des zukünftigen Lebens in ihren wirklichen Details vorausgreifend umreissen will. Dagegen ist es dem echten wissenschaftlichen Denken durchaus möglich. die Prinzipien der Geltungsart der Gesetse, die es in Vergangenheit und Gegenwart aufgedeckt hat, auch auf die Zukunft auszudehnen; freilich. können, wo es sich um höchste Verallgemeinerungen handelt. nur die allgemeinsten, prinzipiellsten Zusammenhinge gedanklich fiziert werden. Dass dies erreichbar ist, zeigen z.B. die Darlegungen von Marx in der "Kritik des Gothaer Programms" über die prinzipielle Wesensart der zwei Perioden des Sozialismus und des Übergangs zu ihm. der Diktatur des Proletariats.

Die Möglichkeit der künstlerischen Vorwegnahme der Zukunft ist von qualitativ anderer Art. Auch hier bewährt sich der von uns festgestellte Unterschied der beiden Formen der Wider-

spiegelung. War eine gedankliche Vorwegnahme des Zukünftigen in der Wissenschaft nur durch die höchste, reinste und konkreteste Weise der Allgemeinheit erreichbar, so ist das Vehikel dazu in der künstlerischen Formung ein ähnlich vollendetes Herausarbeiten des Besonderen. Das sich Bewahrheiten der Perspektiven des Kunstwerks besteht also darin, dass das im Werk gestaltete Besondere /Typische/ sich als richtig vorausgesehenes, als in der Kontinuität der Menschheitentwicklung notwendig aufbewahrtes Moment erweist. Lange Zeit wurde dieser Tatbestand durch seine metaphysische Formulierung im Begriff des allgemein Menschlichen fetischisiert, aber die dagegen auftretende, an sich gerechtfertigte Kritik verfiel zumeist in einen Relativismus. indem sie auch die Kontinuität der Menschheitsgeschichte und in ihr das Aufbewahren der typischen Knotenpunkte leugnete. Damit wird aber die dauernde Geltung der grossen Kunstwerke - eine objektiv historische Tatsache - verneint, oder man muss zu gesuchten und verzerrten Konstruktionen greifen /wie Spengler in der "Gleichzeitigkeit" im Werden und Vergehen verschiedener Kulturkreise/, wenn man nicht die ganze Frage auf ein formalistisches Aufbauschen der Forwollendung überspielt, was eine noch verzerrendere Fetischisierung beinhaltet, als seinerzeit das allgemein Menschliche.

Menschen und ihre Schicksale inhaltlich, wie den Proportionen nach so fasst, dass sie ihrem dauernden Nachleben in der Menschheitent-wicklung wirklich entsprechen und deshalb - vor allem deshalb - zu beliebiger Zeit, wenn die konkreten gesellschaftlich-geschichtlichen Gründe. Voraussetzungen, Erscheinungsweisen solcher Menschen und Schicksale längst der Vergessenheit anheimgefallen sind, noch un-

mittelbar nacherlebbar sein können. Als typisches Beispiel, als künstlerisches Pendant zur angeführten wissenschaftlichen Vorwegnahme der Zukunft durch Marx- mag die "Antigone" von Sophokles dastehen. In ihr sind gerade die Proportionen der Menschenschicksale, der moralischen Probleme richtig geraten; dass Kreon tragisch siegt und Antigone tragisch unterliegt, ist von diesem Gesichtspunkt aus gesehen ebenso tief und dauernd richtig, wie die menschlich moralische Überlegenheit Antigones über Kreon, wie die rational politische Fortschrittlichkeit Kreons Antigone gegenüber. Diese Proportionen sind jedoch nicht "allgemein menschlich" richtig. als ob die Tragodie von Sophokles eine allgemeine zusammenfassende Gestaltung "ewiger" Gegensätze /etwa staatlicher und privatmenschlicher Moral etc./ ware, nein, der Konflikt hat eine genaue historische Bedingtheit, Bestimmtheit und Besonderheit. Thomson sieht richtig schon in der aeschylischen Variante der Sage: "Der Klan ist zugrunde gegangen. der Staat überlebt. "55 Dies ist auch der Untergrund der "Antigone" von Sophokles. Wahrend aber Aeschylos diesen Untergang selbst gestaltet, jene Probleme der Auflösung des Klans, die seinen Zusammenbruch notwendig machten, und die Entstehung des Staates erscheint bei ihm nur als Schlussfolgerung und Perspektive, ist alldies bei Sophokles bereits blosse Voraussetzung und das Drama hat ausschliesslich den woralischen Zusammenstoss zwischen der Ethik des Alten und des Neuen zum Gegenstand.

Die tiefe inhaltliche Richtigkeit der sophokleischen "Antigone" besteht nun darin, dass bei überzeugender Gestaltung des swengsläufigen Untergangs, beim energischen Herausstellen des gesellschaftlichen Rechts des Neuen, er in der Gestalt Antigones mit hinreissendem Pathos zeigt, was der Menschheit in diesem

notwendigen und - letzten Endes - fortschrittlichen Hinausgehen über die Gentilgesellschaft an moralischen Werten verloren gegangen ist. Friedrich Engels hat das hier gestaltete Problem allgemein wissenschaftlich zusammengefasst: "Der lumpigste Polizeidiener des zivilisierten Steats hat mehr 'Autorität' als alle Organe der Gentilgesellschaft zusammengenommen; aber der mächtigste Fürst und der grösste Staatsmann oder Feldherr der Zivilisation kann den geringsten Gentilvorsteher beneiden um die unerzwungene und unbestrittene Achtung, die ihm gezollt wird, "Es handelt sich dabei um ein menschlichmoralisches Problem, dessen Widersprüchlichkeit die ganze Geschichte der Klassengesellschaft durchzieht. Der mit grossartiger Richtigkeit proportionierte dramatische Aufbau von Sophokles, die wundervolle Verlebendigung aller Gestalten, das Pathos Antigones und Kreonskonnte sich nur von einer solchen Basis emporheben.

erwirkung äusserst selten auf das Inhatlich-Historische der Sache selbst eingehen, ja den Gehalt der Wirkung oft völlig anders sich bewusst machen /obwohl z.B. Hegel den wirklichen Konflikt verhältnismässig klar sah/, beweist dagegen sehr wenig; es kommt bei solchen Wirkungen vor allem auf das lebendige Aneignen des Gehalts und der Form an. und dabei kann die Bedeutung dieses moralischen Konflikts, die Gestalt antigones etc. in richtiger Weise erlebt werden, auch wenn die historische Begründung des aesthetischen Erlebnisses noch so falsch sein mag. /Auf die ungleichmässige Entwicklung, die solchen Wirkungen sehr oft zugrunde liegt. kommen wir bald zu sprechen./ Gans abwegig ist dagegen, wenn diese dauernde Wirkung auf die dramaturgische Vollendung der Form zurückgeführt wird. Gerade die sophokleische Tragödie hat einen derert selbstverständlichen und endgültigen

dramatischen Aufbau, dass fast alle späteren Bearbeiter /bis zu
Anouilh/ ihn mit geringfügigen Aenderungen übernehmen mussten. Da
jedoch bei ihnen der reale gesellschaftlich-geschichtliche Grund für
das Pathos Antigones und Kreons fehlen musste, verwandelten sich diese grossartig lebendigen typischen Gestalten in den späteren Dramen
- je nachdem - in akademische Gliederpuppen oder exzentrische Sonderlinge.

Das Veralten der Kunstwerke hängt vielleicht in noch unmittelbarerer evidenten Weise mit der Richtigkeit, mit der richtigen Proportionalität des gesellschaftlich-geschichtlich richtigen Erfassen des Wesens im Kampfe des Neuen mit dem Alten. Das Verfehlen dieser Proportionen entsteht, selbst bei den begabtesten Kunstlern, uaso leichter, als die gesellschaftlichen Verserrungen vor allem in Übergangszeiten massenhaft Vorurteile produzieren, denen Künstler mit verworrener Weltanschauung, entsprungen aus der klassenmässig perpherischen Sicht der Widersprüche und Kampfe der Zeit, sehr leicht verfallen können, Auch hier soll nur ein typisches Beispiel angeführt werden: Ibsens "Wildente". Sicher ist es sein tiefst erlebtes, am leidenschaftlichsten selbstkritisches Drama. Der kleinbürgerliche Anarchist Ibsen schwankt jedoch zwischen tragischer und komischer Auffassung seiner Gestalten und Konflikte. Dieses Schwanken. die ses verworrene Ineinander-Übergehen gegensätzlicher Perspektiven und Gesichtspunkte war sicher eine der Ursachen seiner starken Wirkung auf die womöglich in noch tieferer Verworrenheit lebenden Zeit enossen. Hinter diesem Schwanken steckt das richtige Feststellen der Selbstzersetzung der bürgerlichen Ideale, gepaart mit einem völligen Unverständnis der wahren gesellschaftlichen Gründe dieser Auflösung.

Die historische Entwicklung hat jedoch das, was

bei Ibsen unheilbar verwirrt schien, entwirrt, und in der Beleuchtung dieser Realität erscheinen die Menschen und Schicksale der Wildente" nicht so sehr als richtige Widerspiegelungen menschlicher Verserrungen, sondern als künstlerische Verserrungen und Verwirrungen von Typen und Problemen, deren positive und negative Bewertung bereits historisch evident geworden ist. /Um Missverstandnis zu vermeiden, sei hier betont, dass die "Wildente" formal-dramaturgisch ein vollendetes Meisterwerk ist. / Es genügt an Cervantes zu denken. um diese - aus der weltanschaulichen Unklarheit, aus dem kleinbürgerlichen Schwenken entsprungene - Schwichen Ibsens, des bedeutenden dramatischen Künstlers klar zu erblichen. Die resolut komische Auffassung Don Quixotes, deren Grundlage die entschiedene Stellungnahme von Cervantes im Kampf des absterbenden Feudalismus mit der entstehenden bürgerlichen Welt ist. lässt nicht nur die komische Wesensart der Gestaltung sich ungehemmt, bis zur menschlichen Vernichtung des Verelteten ausleben, sondern führt zugleich auch dazu, dass die subjektive menschliche Integrität Don Quixotes, seine Reinheit. Tapferkeit. Anständigkeit. im Gegensatz zu der vielfach mora-Lischen Minderwertigkeit jener realen Welt. die seine Traumwelt mit historischer Notwendigkeit ablöst und in Gelächter auflöst, bis zum Streifen der Tragik klar hervortreten. Das Positive und das Negative. das Tragische und das Komische verstärken sich also bei Cervantes gegenseitig, während bei Ibsen ihre wechselseitige Abschwächung erfolgen muss. Die Dauerwirkung des einen. das Veralten des anderen haben in diesem Treffen, bezw. Verfehlen der wesentlichen Bestimmungen und Proportionen der Geschichtsentwicklung ihren entscheidenden Grund.

Lukács Arch.

Natürlich - und wir haben dies bereits angedeu-MTA FH. INT.

tet - verläuft dieser Prosess des Wirkendbleibens und Veraltens der Kunstwerke ausserst ungleichmassig. Wir haben in unseren vorangegengenen Betrachtungen diese Ungleichmässigkeit bewusst abstrahierend vernachlassigt und wir konnten dies tun. denn die erlangten Ergebnisse bewahren ihre historische Richtigkeit, allerdings nur prinzipiell. gewissermassen als eine Trendlinie, nicht als Schlüssel zur Lösung aller konkreten Einselfragen der Wirkungsgeschichte. Diese selbst liegen verständlicherweise ausserhalb des Rahmens unserer gegenwatigen Untersuchungen. Wir beschränken uns darauf, die wichtigste allgemein theoretische Seite der hier entspringenden Fragen kurz hervorsuheben. Eine jede Kultur, die Kultur einer Klasse im Laufe der bisherigen Geschichte erhält aus der Vergangenheit stets eine mehr oder minder grosse Masse von Kunstwerken überliefert. Was dareus jeweils zum lebendigen gesthetischen Besitz der jeweiligen Kultur wird, hängt primär von deren aktuellen ideologischen Bedürfnissen ab. Der von uns hervorgehobene Gesichtspunkt spielt dabei eine entscheidende Rolle, indem vor allem das angeeignet wird, worin der lebendige Zugang der Gegenwart zur Vergangenheit und zu den eigenen Zukunftsperspektiven unmittelbar erlebt werden kann. Darin komst die von uns betonte Kontinuität des Geschichtsablaufs zur Geltung; nur jene Kunst kann lebendig wirksam bleiben, die als Abbild der eigenen Vergangenheit aufgenommen werden kann. Jede Kultur hat also den Ausspruch Molières "je prend mon bien ou je le trouve" zum Motto.

Da jedoch der objektive Gang der Geschichte kein geradlinig evolutionerer ist, da die die Kultur bestimmenden Klassen oft halb oder ganz reaktioner sind, da auch der Fortschritt innerhalb der Klassengesellschaften einen notwendig widerspruchs

do dass auch hier der von Engels ausgesprochene Grunsgesetz der E ntwic lung in der organischen Natur: "dass jeder Fortschritt in der organischen Entwicklung zugleich ein Rückschritt" 37 ist, gilt, müssen solche Rezeptionen und Ablehnungen der früheren Kunst in einer - klassenmässig bestimmten - widerspruchsvollen Weise vollzogen werden. Hier ist die Grundlage für die vielfachen Missverständnisse und Verzerrungen in der Interpretation der alten Kunst. Es genügt vielleicht an den Kampf um Homer und Vergil im 17/18. Jahrhundert zu erinnern, als in der Stellungnahmen pro und contra, in ihren inhaltlichen und formellen Begründungen der Kampf von höfisch-feudaler und aufsteigend bürgerlicher Eultur offensichttlich zum Ausdruck kommt. Erst das Ende der "Vorgeschichte" der Menschheit" /Marx/erst die Entstehung der sozialistischen Kultur schafft die Möglichkeit eines adäquaten Verhaltens auch zur Geschichte der Kunst.

9. Werkindividualität und Besonderheit

Art, wie Wissenschaft und Kunst dieselbe objektive Wirklichkeit widerpiegeln, weisen ausnahmslos auf die bereits oft erwähnte Eigentümlichkeit der Kunst hin: auf die Wrkindividualität, auf die abgeschlossene, auf sich selbst gestellte, ich sich selbständige, unmittelbar nur durch sich selbst wirkende Wesensart der Kunst. Auch hier ist es neiht allzuschwer den Kontrast mit der wissenschaftlichen Widerspiegelung der Wirklichkeit aufzuzeigen. Die Sätze und Gestze einer Wissenschaft, ja letzten Endes die aller Wissenschaften bilden ein Kontinuum. Jeder neue Satz kann sich nur im Kontext dieser Totalität bewahrheiten. Das heisst jedes neue Satz muss sich mit den bis dahin verifizierten Sätzen und Gesetzen im Einklang befinden, falls

hier Widersprüche auftauchen, erweist sich der eine Satz entweder als unrichtig /eventuell als unvollständig, unzureichend formuliert etc./
oder er hat zur Folge, dass die ihnen widersprechenden Sätze entsprechend revidiert, ganz verworfen, unter Umständen neu gefasst etc. werden müssen. Schon Aristoteles hat richtig erslärt: "Es ist ausgeschlossen, dass ein und dasselbe Prädikat einem und demselben Subjekte und in derselben Beziehung zukomme und auch nicht zukomme." 38

Um jedes Missverstandnis zu vermeiden, sei einleitend kurz bewerkt, worauf detailliert erst bei der Analyse der Weltstruktur eingegangen werden kann, dass einander ausschliessende Widersprüche inmerhalb eines Werks sehr wohl vorkommen können. Wir sprechen etwa davon, dass ein Charakter sich selbst widerspricht. dass in einem Bild die Beleuchtung widerspruchsvoll durchgeführt ist etc. Dabei kann es sich sowohl um inhaltliche, wie um formelle Widersprüche handeln. Die ersteren beziehen sich auf eine Nicht-Übereinstimmung mit der Wahrheit des Lebens; sie bedeuten also eher eine Falschheit, als einen Widerspruch. Die letzteren entstehen aus der Unfähigkeit des Künstlers, einen Widerspruch des Lebens im Werk als bewegenden Widerspruch adaquat zu gestalten. An sich, wenn wirkliche Widersprüche des Lebens wirklich künstlerisch dargestellt werden, ist es eine banausenhafte Nörgelei, über Widerspruch, Unmöglichkeit zu sprechen, wie dies z.B. oft in Bezug auf den Anfang von Shakespeares König Lear geschicht. Goethe gibt eine geistvolle Analyse dessen, wie ein grosser Künstler - Rubens - etwas tatsachlich Widerspruchvolles zur künstlerischen Harmonie führen kann.

Diese grundlegende Struktur der wissenschaftlichen Widerspiegelung hat keine Analogie in der aesthetischen. Wenn zwei Maler dieselbe Landschaft verschieden malen oder denselben Men-

schen verschieden porträtieren, kann kein Widerspruch im oben angegebenen Sinn entstehen. Natürlich kann das eine Werk /oder beide/ unkünstlerisch geraten, dann aber miss jedes einzeln nach den hier früher angedeuteten Methoden beurteilt werden. Natürlich ist in beiden Fällen, wie wir gesehen haben, das letzthin ausschlaggebende Kriterium die tiefe, treffende, umfassende, reiche, geordnete etc. Widerspiegelung der Wirklichkeit; es ist aber sowohl möglich, dass jedes, wie dass keines von ihnen dieses Ziel erreicht. Natürlich kann es dabei auch zu einem Vergleich der beiden Werke kommen und das Urteil entstehen, dass das eine künstlerisch höherstehend sei. als das andere. Alldies - und noch vieles andere - taucht berechtigterweise in der Praxis, der Literatur- und Kunstgeschichte immer wieder auf. Wir missen aber damit im Klaren sein, dass hinter allen solchen Urteilen immer das primare aesthetische Erlebnis der betreffenden einzelnen für sich genommenen Werke stehen miss, und bei diesem Erlebnis ist der Rezeptive vorerst unvermeidlich immer nur mit eine bestimmten Werke konfrontiert; der Vergleich der Werke setat immer diese primire Grundlage voraus, ohne sie misste er gerade am aesthetischen Wesen der verglichenen Werke achtungslos vorbeigehen, wirde sein Urteil, sein Vergleich aesthetisch belanglos werden.

Diese Eigenart der Kunst wird uns vielleicht noch deutlicher, wenn unsere Beispiele einen konkreteren Charakter erhalten. Wie haufig wurde dieselbe Wirklichkeit von verschiedenen bedeutenden Künstlern abgebildet, ihre Widerspiegelungen und Gestaltungen weren qualitativ verschieden, im Tyjenschaffen, in der Perspektive gelangten sie mitunter zu stark auseinandergehenden Ergebnissen - kann man aber hier von einem Widerspruch im oben ange-

gebenen Sinn von Aristoteles zwischen der Gestaltung der Restaurationsperiode und der Zeit des Bürgerkönigstums bei Balsac und Stendhal, zwischen der des Auflösungsstadium der Bussischen Leibeigenschaft bei Turgenjev und Saltikov Schtschedrin sprechen. Die Unterschiede wird niemand leugnen. Balzac ist einerseits Anhänger der Restauration, andererseits gibt er ein grell abschreckendes Bild von der kapitalistischen Degradation des Adels, die aus seiner Majoritat Streber und Huren macht, die verursacht, dass die an den Anschauungen und an der Moral des alten Adels Festhaltenden als weltverlorene Donquixotes erscheinen. Stendhal ist einerseits ein heftigster Gegner der Restauration, andererseits erleben wir bei ihm in der Gestalt der Mathilde de la Mole die Renaissance der ungebrochenen alten Tugenden und Leidenschaften dieses alten Adels. Ebenso in Bezug auf die Zeit des Bürgerkönigtums. Bei Balzac erblühen aus der zielbewussten und arbeitsamen Moralität der Bürger als gedrückter Schicht in der Restauration alle späteren ideologischen Zersetzungsmerkmale der späteren Bourgeoisie /Popinot. Crevel. etc. / während bei Stendhal die Familie des Bankiers Leuwen jene moralischen und kulturellen Werte repräsentiert, die das Bürgertum aus dem 18. Jahrhum ert mit sich bringt und die - nach Stendhals Perspektive - die Grundlage einer kommenden bürgerlichen Kultur sein werden. Andererseits erscheint bei Balzac die Niedertracht des Bürgerkönigtums in dem Niederschlagen der mit Recht unzufriedenen Arbeiter nie in so grellen Farben, wie bei Stendhal etc. Aehnlich würde auch eine derartige Gegenüberstellung von Turgenjev und Saltikov Schtschedrin ausfallen. Wir verweisen hier bloss, wo wir diese Gegensätze mur als illustrierende Beispiele benützen. auf die melancholisch lyrische Untergangsstimmung Turgenjev und auf den grausan satirischen Ton Saltikow Schtschedrins, auf

das Schwarz in Schwarz der "Her en Galawljow".

Die Tatsache des "Widerspruchs" scheint also bewiesen, wenn wir jedoch nicht so sehr auf die moch so charakteristischen Einzelmomente reflektieren, als vielmehr das Ganze der jeweiligen bebenswerke mit der von ihnen widerspiegelten historischen Wirklichkeit vergleichen, ergibt sich ein verändertes Bild. Es zeigt sich, dass in der Widerspiegelung der entscheidenden Grundtendenzen dieser Perioden die Gesamtheiten solcher Werke weitaus stärker konvergieren, als dies im unmittelbar aesthetischen Erlebnis eines jeden einzelnen Werkes der Fall war. Jede wirklich grosse Kritik, die imstande war, Literatur oder Kunst in umfassenden historischen Zusammenhangen, in der Einheit von Kunst und gesellschaftlichem Leben zu erblicken, ist zu solchen Resultaten gelangt. Im grössten Stil wohl in Dobrol Jubows Essay über das Oblomowtum, in welchem Puschkins Angegin, Lermontow Petschorin, Herzens Belkow, Tur engews Rjudin, Gont scharows Oblomow als historische Entwicklungsreihe eines und desselben Typus in der Geschichte der russischen Gesellschaft erscheinen.

ist eine solche Synthese aesthetisch berechtigt? Wird nicht gerade dadurch das künstlerische Wesen, die künstlerische Eigenart der Künstlerpersönlichkeiten und mit ihnen der Werkindividualitäten vergewaltigt? Es ist ohne weiteres klar, dass die heutige bürgerliche Kunsttheorie diese Frage bejahen würde. Sie muss es tun, denn die unmittelbare Verknüpfung der künstlerischen Subjektivität mit dem Werk, ihre Identifikation mit der Werkindividualität, die Gleichsetzung der unmittelbaren Partikularität des schöpferischen Subjekts mit diesem als wirklichen, aesthetisch belangvollen Schaffenden involviert ihre Bejahung. Es ist aber ebenso klar, dass für uns, die wir diese

Auffassung hier bereits widerholt kritisiert und widerlegt haben. die Entscheidung anders, weitaus komplizierter ausfallen muss.

Wor alles müssen wir auf unsere Ausführungen über die künstlerische Originalität hinweisen. Eir haben dort feststellen können, dass diese mit der getreuen Widerspiegelung und Reproduktion der objektiven Wirklichkeit unzertrennbar verbunden ist; unsere Betrachtungen über Wesen und Erscheinung bestimmten dieses Resultat dahin, dass die richtige Erfassung und Wiedergabe des Wesens der Wirklichkeit das fundamentale Kennzeichen der echt künstlerischen Subjektivität und Originalität ist und sein muss. Schon damit erhalt unsere Antwort eine gans andere Betonung und Begründung als die bürgerliche: wenn die tiefe und treffende Wiedergabe der objektiven Wirklichkeit die unerlässliche Grundlage der Werkindividualität bildet, befinden wir uns bei Dobroljubow keinesfalls ausserhalb des Bereichs des Aesthetischen.

men aus der gesellschaftlichen Wirklichkeit; alle Wege ihrer adäquaten Wirkung müssen deshalb in diese zurückführen. Es ist also - auch vom aesthetischen Standpunkt - durchaus legitim, die bedeutenden Werke als wichtige Wegseiger der Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens der Menschen zu betrachten, wie dies Dobroljubow tat. Je bedeutender diese Werke in künstlerischer Hinsicht sind, deste deutlicher werden sie die Pfade der Menschheitsentwicklung erhellen. Dass eine solche Betrachtung über das unmittelbar mesthetische hinsusgeht, ist offensichtlich. Aber spätere Untersuchungen werden zeigen, dass einerseits die Notwendigmeit eines solchen überschreitens der Grenzen des unmittelbar Mesthetischen im Wesen der Kunst selbst begründet ist, dass aber andererseits ein solcher Schritt nur dann zur Erweiterung

des Aesthetischen /und nicht zu seinem Sprengen und Zerstören/
führt. wenn er das Moment des unmittelbar Aesthetischen zur Voraussetzung hat. wenn er es als aufgehobenes Moment in sich aufbewahrt.

Damit ist freilich nur die Dobroljubowsche Methode aesthetisch gerechtfertigt. Unsere Anfangsfrage über die Anwendbarkeit des aristotelischen Satzes vom Nicht-Widerspruch ist aber damit noch keineswegs befriedigend beantwortet. Sie erhält nur eine konkretere Form: die Wirklichkeit, die von den Kunstwerken widerspiegelt wird, erscheint in diesen nicht mur der Künstlerischen Form nach. Sondern im Ideengehalt. im Anspruch auf Wahrheit durchaus verschieden von der Wissenschaft. Diese Unterscheidung, die im Wesen der Kunst begründet ist, lässt Widersprüche zwischen den Werken entstehen, welche jedoch - so weit führt unsere bisherige Analyse - den Anschein erwecken, dass sie nicht einander ausschliessende sind, so dass die Wahrheit des einen die Falschheit des anderen in sich schliessen misste, sondern Widers rüche des Lebens selbst, der Gesetzmassigaeiten seiner Bewegung und Entwicklung, die deshalb, gerade in ihrer Widersprüchlichkeit nebeneinander bestehen bleiben können, ja von einem bestimmten /und keineswegs ausseraesthetischen/ Blickpunkt aus einander zu ergünzen berufen sind.

Funktion der künstlerischen Widerspiegelung, speziell von der der künstlerischen Forsung gesprochen; wir müssen jetzt, das bisher Gesagte kurz zusammenfassend, einige Schritte weiter gehen. Wenn das wissenschaftliche Denken seinen Verallgemeinerungsprozess vollzieht, so wissen wir, dass es sich desto besser der Wirzlichkeit annähert, je allgemeiner seine Ergebnisse sind. Das heisst auf eine je grössere Anzahl von einzelnen Erscheinungen, von besonderen Zusammenhangen es

anwendbar ist. Gibt es eine solche Annaherung und bei ihrem Erfolge eine solche allgemeine Anwendbarkeit in der Kinst?

Uber die Annaherung selbst sind nicht allzuviele Worte zu verlieren. Die Geschichte eines jeden wirklichen Schaffens ist der Kampf um eine solche Ammaherung, und wenn wir sie - isoliertmetaphysisch - nur im Vergleich mit der objectiven Wirklichkeit betrachten, kann dieser Kampf nie einen vollen Erfolg haben: die extensive, wie intensive Unendlichkeit der Welt ist für die Kunst, ebenso wie für die Wissenschaft nie vollständig erreichbar, es kann nie von mehr als von einer Annaherung gesprochen werden. Diese Lage ist in den Aesthetiken des Idealismus immer verdunkelt; es wird zumeist eine jede Vergleichbarkeit von Kunst und Wirklichkeit als Naturalismus abgelehnt; die Überlegenheit der "Idee" der "Natur" gegenüber wird immer emphatisch beteuert. Der Materialist Tschernyschewskij hat völlig recht, wenn er solche Theorien aufs stärkste ablehnt, und in dieser Hinsicht von der Überlegenheit der Natur /der Wirklichkeit/der Kunst gegenüber spricht. Er geht nur fehl, wenn er diese, an sich richtige Feststellung - jetzt seinerseits metaphysisch - als etwas Endgiltiges fixiert, wenn er die Kunst in jeder Beziehung als bedingungslos unterhalb der Wirklichkeit stehend betrachtet. 40 Denn die jeweils erzielte Annaherung wird aesthetisch in dem spezifischen Gebilde des Werks, der Werkindividualität fiziert die zwar ebenso wie die Sätze der Wissenschaft. der Unerschöpflichkeit ihres Objekts nie völlig gerecht werden kann. gleichzeitig jedoch infolge der künstlerischen Verallgemeinerung sich über die erscheinungsmässige Oberfläche der unmittelbar gegebenen Wirklichkeit erhebt.

Schon Tschernyschewskij selbst fügt zu seiner

Bestimmung der Kunst als "Nachbildung" /Reproduktion/ des Lebens, soweit es für die Menschen von allgemeinem Interesse ist, hinzu, dass sie das Reproduzierte zugleich erklärt und ein Urteil darüber fällt.4] Schon damit ist jede mechanistische naturalistische Theorie der einfachen Vergleichbarkeit von Kunst und Wirklichkeit widerlegt, denn beide zuletzt genannten Momente sind naturgemass in der Wirklichkeit selbst als solche nicht aufzufinden. Dennoch findet, wie wir später ausführlich zeigen werden, ein solcher Vergleich stets statt, ist sogar die unverseidliche Voraussetzung einer jeden echten und tiefen Wirkung. Verglichen wird aber niemals Detail mit Detail /obwohl auch darin der auslösende Anlass der unmittelbaren, positiven, und negativen Wirkung stecken mag/. sondern das Ganze des Werks mit dem Ganzen der Wirklichkeit, so wie es in den Erfahrungen und Erlebnissen des Rezeptiven wirksam lebt, verglichen. Das Entsprechen von Kunst und Leben ist also das von - relativen - Totalitäten untereinander. Und da die gestaltete Totalität der Werkindividualität eine solche ist, muss in der Erklärung und im Urteil, um bei Tschernyschewskijs Terminologie zu bleiben, nicht nur über eine von denen unabhängig existierende Wirklichkeit gesprochen werden, diese sind vielmehr unerlässliche Aufbauelemente ihrer Gestaltung, ihrer Verwandlung in kinstlerische "Wirklichkeit", So kann die Werkindividualität - gerade als Wirklichkeitseindruck - die unmittelbar gegebene an Intensität übertreffen. obwohl im Schaffensprozess der Annäherung die Kunst sie nie vollkommen zu erschöpfen vermag. Das Nicht-Erreichen und zugleich Übertreffen der Wirklichkeit durch das Werk ist also allerdings ein Widerspruch, aber ein lebendiger, bewegender Widerspruch des Lebens der Kunst selbst.

Dieser Widerspruch könnte unmöglich einen solcher

fruchtbaren und weiterführenden Charater haben, wenn das Entsprechen das von Allgemeinheiten ware, d.h. der allgemeinen Wahrheit über die Wirklichkeit /oder über einen ihrer relativ in sich vollständigen Teil/ mit dem Versuch, diese Wahrheit künstlerisch zu reproduzieren. Von solchen Voraussetzungen kritisiert Platon die Kunst und kommt - von hieraus konsequenterweise - zu seinem verwerfenden Resultat. Andererseits ist es ebenfalls klar, dass die Forderung eines Entsprechens von Einzelheiten im Kunstwerk mit den Einzelheiten der Wirklichkeit ein - unerfüllbares naturalistisches Postulat ware. Unser lebendiger und fruchtbarer Widerspruch kann nur in der Sphäre der Besonderheit entstehen. Die Werkindividualität ist ein Besonderes, ihre künstlerische Verallgemeinerung erhebt alles Einzelne in die Besomerheit, versinnbildlicht alles Allgemeine ins Besondere. Und es bedarf wohl keiner ausführlichen grörterung, dass der Vergleich mit der Wirklichkeit, der das Werk entsprechen muss. ebenfalls die Kongruens einer Besonderheit mit einer anderen seigt.

men Gültigkeit der wissenschaftlichen Sätze entspricht, ist eine allgemeine Erlebbarkeit der künstlerisch gestalteten Verallgemeinerung der Wirklichkeit. Je allgemeiner, tiefer, erschütternder die Menschen dabei das tua res agitur erleben, eine je breitere Fülle der Welt - deren extensive wie intensive Möglichkeiten von den Gesetzen der Genre bestimmt sind - diese Erlebnisse umfassen, je ausgedehnter im Raum und Zeit diese Wirkungen sein kömmen, desto stärker erscheint das Gelingen der künstlerischen Verallgemeinerung. Es wäre aber oberflächlich, in dieser Erlebbarkeit das schlechthin entscheldenle Wesenszeichen der Eigenart des Aesthetischen selbst zu erblicken. Denn eine solche Erlebbarkeit ist, wie gezeigt, eben das

Endergebnis der Inhalt-Form-Verhältnisse, die das Wesen der Werkindividualität ausmachen. Jene muss also aus dieser und nicht umgekehrt begriffen werden.

Die Werkindividualität unterscheidet sich von allen anderen Widerspiegelungsformen dadurch, dass sie eine in sich abgeschlossene Wirklichkeit vorstellt. Das Wort Wirklichkeit auss aber hier etwas naher bestimmt werden. Thre unmittelbar paradoz scheinende Eigenart besteht nämlich darin, dass sie uns erstens als ein in sich vollendetes, won Menschen geschaffenes Gebilde gegeben ist; wir sind dem Kunstwerk gegenüber stets im Klaren darüber, dass es ein von Menschen geschaffenes Produkt ist, das fertig, abgeschlossen, unveränderlich in seinem So-sein vor uns steht. Dieses Gebilde muss nun seine unmittelbare erlebnishafte Überzeugungskraft als Wirklichkeit ausschliesslich mit eigenen Mitteln erzielen; es kann aus der aesthetischen Sphäre nichts anderes - kein anderes Werk - zu Hilfe rufen, während jeder Satz in der Wissenschaft sich auf endere, bereits bewiesene Sätze berufen kann und meistens sogar muss. Zweitens ist der Charakter eines jeden solchen Gebildes ein eigenartiger: die Werkindividualität erscheint und wirkt als Wirklichkeit, d.h. sie steht dem Bewusstsein als etwas von ihm Unabhängiges gegenüber: unsere Winsche und Hoffnungen. Sympathien und Antipathien etc., die sie selbst hervorruft und steigert, sind ihr gegenüber völlig machtlos, also machtloser als der Wirklichkeit selbst gegenüber, wo unser Eingreifen etwas, unter Umständen soger vieles. verandern kann. Drittens ist diese Wirklichkeit doch nur eine in Anführungszeichen. Sie besitzt die eben geschilderte Unabhängigkeit von unserem Bewusstsein, diese ist jedoch eine ausschliesslich von der künstlerischen Form geschaffene. Die Denkformen des Alltags und

der Wissenschaft sind darauf gerichtet, die saterielle Richtigkeit. die natürlich ebenfalls als Komplex von Formen erscheint, in ihren wesentlichen Bestimmungen, Gesetzlichkeiten zu erfassen, um - letzten Endes - eine effektive, auf möglichst gründliche Erkenntnis basierte Prazis zu ermöglichen; dabei erleiden natürlich in erster Reihe die Erscheinungsforden der Wirklichkeit eine grundlegende Veranderung. Der "Wirklichkeit" der Kunstwerke gegenüber ist aber. wie eben gezeigt wurde, keinerlei Praxis /keinerlei Verenderung ihrer Wirklichkeit/ möglich. Die gestalteten Pormen sind endgültig oder sie existieren - gesthetisch angesehen - überhaupt nicht. Ein wissenschaftlicher Satz, der Zweifel oder Bedenken ersetzt, kann widerlegt oder korrigiert werden; beim Kunstwerk ist eine derartige Korrektur oder Widerlegung unmöglich. Das Kunstwerk fordert vor alles und unmittelber - die blosse Aufnahme seines Gehalts, es erzwingt je vollendeter seine Formgebung, desto mehr, eine reine Rezeptivität, ein intensives Miterleben dessen, was in ihm gestaltet ist.

Diese Seite der Kunst haben Kant mit der Theorie der "Interesselosigkeit". Schiller mit der des "Spiels" in einer extrem idealistischen Weise begründet, und sie setzten dieses Moment einseitig in den Mittelpunkt der Aesthetik. Externésskixtischen weisekenten.

Es ist auffallend, dass Feuerbach bei dem Versuch, die Kunst von der Religion genau abzugrenzen, eine Kant nahe
verwandte Bestimmung gebraucht, natürlich mit dem wesentlichen Unterschied, dass jedwede überspannung dieses Moments bei ihm fehlt.
Seine ausführungen laufen darauf hinaus, dass "die Kunst ihre Geschöpfe für nichts Anderes ausgibt, als sie sind, für Geschöpfe der

Kunst: die Religion aber ihre eingebildeten Wesen für wirkliche Wesen ausgibt."43 Seine Polemik bekämpft also den Anspruch der Religion, den blossen Produkten menschlicher Vorstellungen, Gefühlen, Phantasiegebilden eine materielle Realität, eine vom Bewusstsein unabhänzige Wirklichkeit zuzusprechen. Im Rahmen einer solchen Foelmik entsteht seine Bestimmung der Kunst, die Lenin in seinen Randbewerkungen so zusammenfasst: "Die Kunst fordert nicht die Anerkennung ihrer Werke als Wirklichkeit. "44 Natürlich erleidet auch diese Bestimmung eine Verzerrung in der späteren bürgerlichen Theorie: alle scholastischen Auseinandersetzungen für und gegen die "Illusion" etc. hängen wieder damit zusammen, dass dieser Charakter der Werke als "Nicht-Wirklichkeit" in einer metaphysischen Erstarrtheit und Einseitigkeit gefasst wird. Wenn wir dagegen von der künstlerischen Form geschaffene Wirklichkeit in ihrem dialektischen Einssein mit dieser ihrer "Unwirklichkeit" als eigenartige Widerspiegelung der Wirklichkeit betrachten, so erhellt sich die widerspruchsvolle Einheit zwischen Geschlossenheit. Auf-sich-Gestelltsein der Kunstwerke und ihrer sozial bestimmten Genesis und Wirkung.

Diese letztere Frage ist ausschlaggebend für die Beurteilung der Kunst geworden, man könnte sagen von Platon bis Tschemyschewskij; so wichtige Theorien, wie die Katharsis bei Aristoteles werden erst in diesem Zusammenhang verständlich. In seiner "Poetik" hat Aristoteles bereits beide Fragen eng miteinander verknüpft. Während Platon in der Tendens auf Belbständigkeit des künstlerischen Schaffens oder gar des Kunstwerks als Motiv sieht, das sein Misstrauen, seine Ablehnung ihnen gegenüber verstärkt, ist die "Poetik" bestrebt, auch die formell künstlerische Eigentümlichkeit der Tragödie möglichst konkret herauszuarbeiten, mit der bewussten Absicht,

gerade in ihrer formalen Vollendung das Vehiæl für ihre sozial-pedagogische Rolle aufzufinden und theoretisch zu begründen. Die spätere
Aesthetik ist in dieser Hinsicht nicht über Aristoteles hinausgekommen, sie hat mur dort, wo sie richtige Wege ging, seine genialen Einsichten zeitgemäss konkretisiert. Aristoteles hat erkannt, dass die
formelle Vollendung der Kunstwerke, deren Bedingungen nur das Erfüllen der spezifisch aesthetischen Gesetzmässigkeiten der Genre sichern
kann, die einzig mögliche reale Voraussetzung dafür bildet, dass die
Kunst ihrer sozialen Funktion gerecht werde. Er hat also den unzertrennbaren Zusammenhang zwischen aesthetischer Werkvollendung und gesellschaftlicher Bedeutung der Kunst als erster begrifflich erfasst,

Erst damit ist aber die Kunst, ohne ihr spezifisches Wesen zu verlieren, als wichtiges Moment der gesellschaftlichen Entwicklung der Menschheit begreifbar geworden. Alle Theorien, die diese Beziehungen allzu direkt auffsssten. mussten am künstlerischen Wesen der Kunst achtlos, ja zuweilen feindlich vorbeigehen. Sie mussten übersehen, dass die grosse - nützliche oder schädliche - Wirkung von Pseudokunstwerken doch aus der Perspektive der Menschheitsentwicklung gesehen, mehr oder weniger, emphemere waren, dass die se zu jenen Teilen des Überbaus gehören, die nach der Feststellung Stalins mit dem Zugrundegehen der Basis spurlos verschwinden, ja dass meistens nicht einmal ihre Erschütterung, sondern bloss eine kleine Verschiebung ihrer Proportionen genügt, um solche Produkte in endgültige Vergessenheit versinken zu lassen. /Diese Erkenntnis hat nichts damit zu tun, dass solche ophemere Hervorbringungen vorübergehend, oft auf längere Zeit sozial äusserst mitzlich oder schädlich sein können. dass sie dementsprechend zur Zeit ihrer effektiven Wirksamkeit entsprechend verteidigt oder bekämpft werden sollen. / Jene Auffassungen

dagegen, die die Werkvollendung von ihrer gesellschaftlich bedingten Dauerwirkung künstlich isolieren, versetzen die Kunst in einen sozialen "Naturschutzpark". Obwohl sie die höchsten Werte der Kunst retten zu wollen vorgeben, erniedrigen sie sie zu einer gesellschaftlichen Impotenz. Was ebenfalls zur Folge hat, dass andersartig ephemere Werke, in denen ein dünner, partikularer, oft reaktionärer Gehalt eine formalistische Scheinvollendung erhalten hat, willkürlich auf eine Ebene mit den höchsten Produkten der Kunstentwicklung erhoben werden, worin gleicherweise ein Herabsetzen der echten Werke der Kunst enthalten ist.

Aristoteles konnte die Kunst noch nicht wirklich historisch behandeln, ihm erschien der von ihm statuierte Zusammenhang zwischen Werkvollendung und sozial-pädagogischen Wirkung der Kunst als selbstverständlich. Diese muss mit dem Untergang der Polisdemokratie verschwinden - schon Aristoteles spricht mehr über eine Vergangenheit, als über seine Gegenwart - und der Kampf um die gedankliche Wiederherstellung dieses Zusammenhanges, seiner Realisie rung für die Kunst ist in allen bedeutenden aesthetischen Schriften deutlich sichtbar. In den Werken der russischen revolutionären Demokraten erhalten diese Bestrebungen ihren - vormarxistischen - Gipfelpunkt. Dobroljubows historisch-aesthetische Typenbehandlung zeigt eine deutliche Wiederaufnahme der alten Fragestellung, der Zeitentwicklung entsprechend auf einem höheren Niveau der Konkretheit. Der Unterschied der gesellschaftlichen Lage hat zur Folge, dass das, was für Aristoteles selbstverständlich war, die sozialpädagogische Wirkung der Kunst bei Dobroljubow zum Hauptproblem wird, während die aesthetische Vollendung der Werke, in denen die von ihm in ihrer sozialen Wirksamkeit und Bedeutung behandelten Typen künstlerisch ent-

stehen, zur Nebenfrage wird. Auch hier kann die vollendete Synthese erst im Marzismus entstehen. 45

Ist aber dieses wesenhafte Incinander-Ubergreifen. Minander-Steigern von Werkvollendung und Möglichkeit einer wirklichen adäquaten und dauerhaften sozial-pädagogischen Wirkung der Kunst als Zentralfrage der Aesthetik richtig beantwortet, so versinken alle Einwände, die gegen die Dobroljubowsche Methode der Betrachtung als ausserkünstlerisch und unkünstlerisch erhoben wurden, in sich wusammen. Wenn wir hier immer wieder die kunstlerische Form als Form eines bestimmten, besonderen Inhalts betrachtet haben, so erhält nunmehr die Richtigkeit dieser Definition eine weitere Konkretisierung: sie ist die Form eines bestimmten, bedeutenden - für die Menschheitsentwicklung bedeutsamen - Inhalts. Es ist ihre Besonderheit, die die Unvergleichlichkeit, das Auf-sich-Gestelltsein eines jeden ochten Kunstwerks statuiert: es ist der spezifische Charakter denes Inhalts, der diese Besomderheit der Form determiniert, der durch eine solche Formung in die künstlerische Besonderheit erhoben wird, der dem Werk dieses gesellschaftliche Gewicht verleiht, der ihm möglich macht, eine breite und tiefe sozialpadagogische Wirkung auszuüben. Die inhaltliche, wie formelle künstlerische Verallgemeinerung der Wirklichkeit ist die Grundlage jeder Allgeseinheit der Wirkung: nur sie ist imstande, in den verschiedensten Menschen das unmittelbare Erlebnis zu erwecken, dass die im Werk gestaltete Welt sie tief angent, dass die darin gestalteten Probleme ihre eigenen Lebensprobleme sind, mit denen sie sich unbedingt auseinanderzusetzen haben. Nur auf diesem Weg der wir dichen Werkvollendung gelangt die Kunst dazu, ihren sozialen Auftrag zu erfüllen, zur Veränderung, zur Höherentwicklung der Menschen beizutragen. Und diese gesellschaft-

liche Funktion der Kunst wächst aus dem mesthetischen Auf-sich-Gestelltsein der Werke, aus ihrer unmittelbar Künstlerischen Unvergleichlichkeit organisch heraus.

Die Allgemeinheit der Geltung des Werks richtet sich also auf das Subjekt. Natürlich kann auch die Wissenschaft tief verändernde Wirkungen auf die Menschen ausüben. Der Weg dasu ist aber in ihr immer die sich stets vertiefende Erkenntnis der objektiven Wirklichkeit, während die Kunst sich unmittelbar an das Subjekt wendet, die von ihr hervorgerufenen Erschütterungen aller Art machen erst die künstlerisch widerspiegelte Welt für das Subjekt fruchtbringend zugänglich, andererseits jedoch kann auch hier nicht betont genug hervorgehoben werden, dass immer nur solche Werke sich so unmittelbar an das Subjekt wenden können, die in ihrem wesentlichsten Gehalt, im Kinstlerischsten ihrer Formen getreue Widerspiegelungen der objektiven Wirklichkeit geben. Der Gegensatz zwischen der Wirkung von wissenschaftlicher und künstlerischer Widerspiegelung darf also nie zu dem von Objektivität und Subjektivität verflacht werden. Es berührt deshalb ebenfalls nicht die Zentralfrage des Unterschieds zwischen wissenschaftlicher und Künstlerischer Widerspiegelung, wenn - wie oft üblich - jene als verstandesmässig. diese als emotionell, auf die Phantasie appellierend etc. bezeichnet wird. Denn beide wenden sich an den gannen Menschen mit allen seinen seelischen Kräften. Das entscheidende Homent liegt, dem Unterschied der beiden Widerspiegelungsarten entsprechend, vielzehr darin, wie der ganze Mensch jeweils den Zugang zu ihnen findet, in welcher Weise diese seine gesamten Krifte in Bewegung gesetzt werden.

Hier tritt die aesthetische Bedeutung der verschiedenen Rolle der Allgemeinheit und Besonderheit in wissenschaft-

licher und künstlerischer Widerspiegelung der Wirklichkeit in voller Deutlichkeit hervor. Die positive Funktion der Besonderheit gewissermassen als Gebietskategorie, d.h. die das spezifische des ganzen Gebietes bestiemender Kategorie für die Aesthetik erstreckt sich, wie wir sehen kommten, sowohl auf den Inhalt, wie auf die Form der Kunst, sie bedingt auch deren eigenartige Verbindung, die organischer und inniger ist, als in jeder anderen Art der Widerspiegelung der Wirklichkeit. Das ununterbrochene wechselseitige Ineinander-Uaschlagen von Inhalt und Form ist zwar die allgemeine Wesensart der Wirklichkeit und kehrt darum in jeder Weise ihrer Widerspiegelung zurück. Jedoch wenn das Alltagsdenken nur allzuoft bei der ursprünglichen Untrennbarkeit von Form und Inhalt stehen bleibt, so offenbart dies eine seiner Schranken: die Unfähigkeit über die unmittelbare und flüchtige Erscheinungsform hinsuszugehen, durch ihr Zerschlagen, durch ihr Ersetzen mit höheren - allgemeineren - Formen zum Wesen der Erscheimungen vorsudringen. Gerade darin besteht das zentrale Prinzip der wissenschaftlichen Widerspiegelung. Sie ist ein ununterbrochenes Zerreissen oberflächlicher Forden, ein Anknüpfen allgemeinerer Formen an verallgemeinert aufgefasste Inhalte, wo - infolge des bloss annähernden Charakters der Erkenntnis - auch die höchste und vollendeste allgemeine Form auf eventuellen Abbruch, auf eventuelle Korrektur durch eine besser angenäherte gesetzt wird. Ein ähnlicher Prosess spielt sich natürlich im künstlerischen Schaffensprozess ab /auf die Unterschiede innerhalb dieser Aehnlichkeit können wir hier nicht eingehen/, das Resultat jedoch, die Werkindividualität statuiert - als Ford eines bestimmten Inhalts - diese Einheit von Inhalt und Form als eine munsehr unaufhebbare: das Umschlagen des einen Moments ins andere - sowohl im gansen Werk, wie in den Details - ist nur ein

MTA FIL. INT.

Vertiefen und Fixieren der untrennbar organischen Einhelt von Inhalt und Form, zugleich als unendlicher Prozess und als vollendete Einheit.

Dass sich dies unter der Herrschaft der Lategorie der Besonderheit abspielt, hat sowohl einen inhaltlichen, wie einen formellen Aspekt. In beiden wird sowohl jede Einzelheit, wie jede Allgemeinheit in die Besonderheit aufgehoben. Inhaltlich bedeutet dies, dass das Einzelne seinen flüchtigen, bloss oberflächenartigen, zufälligen Charakter verliert, dass aber jedes Einzelne seine vereinzelte Erscheinungsform nicht nur bewahrt, sondern gesteigert erhält, dass sich seine sinnliche Unmittelbarkeit in unmittelbar bedeutsame Sinnfälligkeit verwandelt, dass seine selbständige Erscheinungsweise sich ebenfalls unmittelbar sinnlich verstärkt, gleich zeitig jedoch mit den anderen Einzelheiten in einen unzertrennbaren geistig-sinnlichen Zusammenhang gebracht wird. Das Allgemeine wiederum verliert seine gedankliche Direktheit. Es erscheint als Macht, die in einzelnen Menschen als ihre Taten bestimmende persönliche Weltanschauung. in ihren Beziehungen, die ihre sozialen Verhältnisse spiegeln, als objektive Kraft des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, also - gedanklich angesehen - indirekt zum Ausdruck kommt; diese gedankliche Indirektheit wird gerade in aesthetischer Hinsicht zur Direktheit, zum Zeichen der Herrschaft der neuen künstlerischen Unmittelbarkeit.

Vom formalen Aspekt bedeutet alldies ein Umsetzen des bis jetzt Geschilderten aus der Möglichkeit einer unmittelbaren Sinnfälligkeit in eine wirkliche und wirksame. Die künstlerische Form hat, wie jede Form, eine verallgemeiernde Funktion. Indem jedoch diese auf die Besonderheit, d.h. auf eine versinnbildlichende Verallgemeinerung gerichtet ist, hat sie die Tendenz, eine
jede Art von Fetischisierung aufzuheben; und zwar wiederum nicht di-

rekt. durch ihre gedankliche Entlarvung, sondern dadurch, dass sie alles Gegenständliche des menschlichen Lebens als Beziehung zwischen konkreten Menschen erscheinen lässt. Die erlebniserweckende, evokative Wucht der Form wird oberflächlich, sogar verzerrend gefasst, wenn man an ihr nur die sinnliche Wirkung des Beeindrückenden hervorhebt, wie dies z.B. Fiedler und Hildebrand in Bezug auf die Visualitat taten. Es ist richtig, dass jede Kunstart ein bestimmtes homogenes Medium der Sinnlichkeit zur Voraussetzung und zur Wirkungsfolge hat /etwa reine Sichtbarkeit in Malerei oder Plastik/. Diese kann jedoch nur darum in die Tiefe der Erlebnisse wirken, well sie die Gesamtheit des jeweilig besonderen menschlichen Lebens, des äusseren, wie des inneren, des persönlichen, wie des gesellschaftlichen, in sich fasst. Die künstlerische Form vollendet die inhaltliche Umkehrung des gedanklich oder unmittelbar-erlebnishaft Direkten ins Indirekte, in das Aufsaugen jeder menschenfremden Objektivität ins Mensch liche; damit zugleich entsteht jedoch die spezifisch-aesthetische Direktheit:das Versetzen einer jeden Lebenserscheinung, die im Leben selbst gumeist nur indirekt erfasst werden kann, in etwas unmittelbar - in der neuen künstlerischen Unmittelbarkeit - Erlebbares. Das ist der formale Sinn der künstlerischen Aufhebung aller fetischisierten Erscheinungsformen des Lebens.

Diese organische Einheit des sinnlich Einzelnen und gedanklich Allgemeinen in dieser neuen Unmittelbarkeit ist
eben die Atmosphäre der Besonderheit als das spezifisch-Aesthetische.
Hier ist wieder die Bedeutung der Besonderheit - als zum selbständiger Gestalt erwachsenen Zwischenreich - Konkret sichtbar; die spezifisch aesthetische Einheit von Inhalt und Form kann sich nur in ihrer
Atmosphäre realisieren; das bloss Allgemeine oder das partikular Ein-

zelne lassen mir entweder eine vorläufige. von vorneherein zur Aufhebung verurteilte Einheit /wie oft im Alltagsleben/ oder eine die Erscheinungsformen sprengende /wie in der Wissenschaft/ entetehen.

Diese Ausführungen weisen vielfach auf früher Ausgeführtes zurück: die Kunst gestaltet stets nur ein räumlich-zeitlich historisch genau umgrenstes Stück der Wirklichkeit; aber so. dass es den Anspruch erhebt und erfüllt, doch ein in sich abgeschlossenes Ganzes, eine "Welt" zu sein. Woher die Berechtigung und Erfüllbarkeit einer solchen - in der Wirklichkeit immer wieder realisierten - Prätention? Wir glauben, auch hier ergibt sich aus der Besonderheit der Schlüssel zur Lösung. In ihrer extensiven Unendlichkeit ist die Wirklichkeit grenzenlos, unabschliessbar. Der Wert der wissenschaftlichen Abstraktion beruht gerade darauf, dass sie diese Unendlichkeit anerkennt, zum Ausgangspunkt macht und Formen schafft /Gesetze entdeckt/, mit deren Hilfe ein beliebiger Punkt des extensiv Grenzenlosen konkret ermittelt, in Zusammenhang gebracht, genau bestimmt werden kann. Die künstlerische Widerspiegelung verzichtet von vorneherein auf die unmittelbare Reproduktion der extensiven Unendlichkeit. Das von ihr Gestaltete ist auch in diesem Sinn - im Vergleich zur Wissenschaft - immer ein Besonderes. Die künstlerische Formung muss gerade dieses Moment zum alles Beherrschenden machen, dass sowohl die Richtung auf das Allgemeine, wie auf das Einzelne würde zwangsläufig, wie wir dies in Einzelbetrachtungen wiederholt feststellen konnten, den Mangel an extensiver Unendlichkeit, an extensiv inhaltlicher Totalität des abgebildeten Stückes der Welt in seiner blossen Partikularität fizieren und damit ergänzungsbedürftig machen. Erst das Vorherrschen der Besonderheit als schaffendes und organisierendes Prinzip der im Werk gestalteten Gegenständlichkeit, vermag

dieses "Stück" aus der blossen Partikularität, aus der Bruchstückartigkeit herauszuheben und ihm den Wirkungscharakter einer in sich abgeschlossenen, die Totalität repräsentierenden "Welt" zu verleihen-

Wäre damit nur so viel ausgesprochen, dass sich die künstlerische Widerspiegelung nicht auf die extensive Totalität der Wirklichkeit, sondern bloss auf die intensive Unendlichkeit des von ihr Reproduzierten richtet, so wäre noch zu wenig Konkretes und Spezifisches über sie ausgesagt. Denn auch die Widerspiegelung im Alltagsleben, wie die in der Wissenschaft muss sich ununterbrochen auch mit der intensiven Unendlichkeit eines jeden Phänomens auseinandersetzen. In der Kunst erhält diese Wendung schon darum einen qualitativ neuen Akzent, weil das Gerichtetsein auf die intensive Unendlichkeit nicht eine von vielen Tendenzen, sondern die vorherrschende, die ästhetische Reproduktion der Gegenständlichkeit entscheidend bestimmende ist. Darüber hinaus, aber damit eng zusammenhängend, hat dieses Gerichtetsein auf das Besondere, dieses Bestimmtsein durch das Besondere in der ästhetischen Widerspiegelung noch die Tendenz, sich nie von der - stets genremässig bedingten - sinnlichen Unmittelbarkeit der Erscheinungsform loszulösen. Die Erkenntnis der intensiven Unendlichkeit muss selbst im Alltagsleben sich von ihr mehr oder weniger abtrennen, muss sie analytisch zerlegen, mit anderen ebenfalls analytisch bearbeiteten Phänomenen und Phänomengruppen in Verbindung bringen, um eine möglichst starke Annäherung an sie zu e rreichen; wie sehr auch die Endergebnisse eines solchen Prozesses derintensiven Unendlichkeit der Gegenstände nahekommen, sie haben zur methodologischen Voraussetzung die Aufhebung dieser sinnlich unmittelbaren Erscheinungsform.

Gerade dies ware der Tod der künstlerischen Wi-

derspiegelung. Diese stellt sich gerade die Aufgabe, den Gegenständen, die sie gestaltet, den Charakter, die Erscheinungsweise der intensiven Unendlichkeit in ihrer Unmittelbarkeit zu verleihen. Mag der Schaffensprozess eine blosse Annäherung an diese sein, mag – de facto und erkenntnismässig – ein jeder gestaltete Gegenstand an Erschöpfung der intensiven Unendlichkeit weit hinter seinem Vorbild in der Wirklichkeit zurückbleiben, der künstlerisch gestaltete Gegenstand hat doch die Eigenschaft gerade das Erlebnis seiner intensiven Unendlichkeit eyokativ hervorzurufen.

So entsteht im Kunstwerk eine eigene "Welt". eine besondere im wörtlichen Sinne, eine Werkindividualität. Sinnlich auf sich selbst gestellt, wird sie zusammengehalten durch das Aufeinander-Abgestimmtsein der unmittelbar evokativen Details. Diese ihre Wirksamkeit ist jedoch stets nur die zu einer neuen Unmittelbarkeit erhobene Schlagkraft des geistigen Gehalts. Mag dieser die höchsten und wichtigsten allgemeinen Wahrheiten enthalten, sie können nur dann organische Bestandteile eines solchen Wirkungskomplexes werden, wenn sie sich mit der neuen sinnlichen Unmittelbarkeit der anderen Elemente des Werks zu vollster Homogeneität verschmelzen, wenn sie ebenso wie dene ausschließlich in der Atmosphäre der Besonderheit, der spezifischen Besonderheit des jeweiligen Werks leben und weben. Die so erlangte Homogeneität einer - dem abstrakten Inhalt der Bestandteile nach in aesthetischer Hinsicht - ursprünglich heterogenen Welt zieht nicht bloss die Grenzen der Werkindividualität, grenzt sie nicht bloss von der objektiven Wirklichkeit ab, sondern lässt in ihr von jedem Aspekt aus, der für die jeweilige konkrete Gestaltung in Frage kommt, eine eigene, unmittelbar angesehen eigengesetzliche "Welt" entstehen.

Kine solche Eigenheit und Eigengesetzlichkeit scheint auf den ersten Anblick dem Widerspiegelungscharakter der Kunst so wie der Notwendigkeit ihrer sozialpädagogischen Wirkung zu widersprechen. Indessen haben wir es hier wieder mit der Verbundenheit von künstlerischer Werkvollendung und sowohl Treue der Widerspiegelung, wie Aktionsradius der gesellschaftlichen Wirkung zu tun; mit einer lebendigen bewegenden Widersprüchlichkeit in der aesthetischen Widerspiegelung, Ein so bewisster Realist, wie Balzac, der seine personliche Leitung nur im Aufzeichnen des Diktats der Gesellschaft erblickt, sagt über die von ihm gestaltete Welt der "Menschlichen Komödie": "Mein Werk hat seine Geographie, wie es seine Genealogie und seine Familien hat, seine Orte und seine Dinge, seine Personen und seine Tatsachen. Wie es auch seine Heraldik besitzt, seine Adeligen und seine Bürger, seine Handwerker und seine Bauern, seine Politiker und seine Dandys und sein Heer, kurs seine Welt, "46 Balsac spricht hier die Gesinnung aller wirklich bedeutenden Realisten aus. Er variiert die von uns angeführte aristotelische Verbindung von Werkvollendung und sozialpädagogischer Wirkung dahin, dass die Geschlossenheit der "eigenen Welt" der Kunstwerke ihre unvergleichliche Werkindividualität das wirkliche Vehikel der treuen und tiefen aesthetischen Widerspiegelung der Wirklichkeit ist.

pelter Hinsicht. Einerseits schafft es eine "eigene". In sich abgeschlossenej Welt. Andererseits wirkt es naturgemass auch in einer
solchen Richtung: wie der besondere Charakter des Werks auf den
Schaffensprozess, auf die Persönlichkeit seines Schöpfers umwandelnd
wirkte, so muss es auch in seiner Wirkung den Reseptiven in ähnlicher Weise beeinflussen. Da - objektiv - die in sich abgeschlossenen.

selbstgenügsamen Werkindividualitäten sich nicht endgültig solipsistisch gegeneinander absperrende "Welten" sind, sondern gerade infolge dieses Auf-sich-Gestelltseins auf die gemeinsam widerspiegelte Wirklichkeit weisen, muss - subjectiv - das intensivate Hingerissensein von einer solchen "eigenen", besonderen Welt den Rezeptiven nicht in seiner Partikularität versteifen, sondern im Gegenteil die engen Grenzen einer solchen Partikularität sprengen, seinen Horizont erweitern, ihm mit der Wirklichkeit in nähere, reichere Beziehungen versetzen.

Auch dabei 1st die objektive Struktur das Primare, die Grundlage der Beschaffenheit der subjektiven Wirkung, Die Einzigertigkeit der Werkindividualität, die den Ausgangspunkt für alle ihre individualistischen, irrationalistischen Auslegungen bei den bürgerlichen Theoretikern gebildet hat und bildet, ist, wie wir gesehen haben, genau das Gegentell dessen, was die Theorie der Dekadenz von ihr behauptet. Sie verdankt dieses Auf-sich-selbst-Gestell sein gerade jener ihrer wesentlichen Bigenschaften, die über das partikuler-Individuelle hinausgehen, der wahrheitsgetreuen Widerspiegelung der wesentlichen Züge und Tendensen der objektiven Wirklichkeit, ihrer Erhebung auf eine höhere Stufe der Verallgemeinerung. Die Werkindividualität ist eben darum eine wirkliche Individualität. weil sie zugleich und untrennbar vom Individuellen etwas Überpersönlic es ist, ein Besonderes. Darum hat die Aufbewahrung die intensive Steigerung der sinnlichen Erscheinungsformen. Ihr evokativer Charakter ebenso eine solche unzertrennbare Gedospeltheit: widerspiegelter Inhalt und evokative Form bilden eine unauflösbare organische Einheit.

Wir haben bereits die Dialektik von Erscheinung

und Wesen in der Aesthetik behandelt und dieses Aufbewahren der sinnlichen Erscheinungsform als ihre Haupteigentümlichkeit festgestellt.

Dazu wäre noch jetzt ergänzend und weiterführend hinzuzufügen, dass das
unmittelbare Zusammenfallen von Erscheinung und Wesen im Kunstwerk
nicht einfach ein objektives Faktum der künstlerischen Formgesetzlichkeit ist, dass vielmehr jede solche Einheit sowohl als für sich
genommenes Detail, wie auch in der Wechselwirkung mit anderen Details,
in seiner kompositionellen Funktion /diese beiden Gesichtspunkte sind
nur in der theoretischen Analyse - und auch dort nur relativ - trennber/ zugle ich Träger des geistigen Gehalts und der evokativen Macht
der Form ist. Diese ist leer. bloss formell, bloss "stimmungshaft"
ohne eine innige Verflochtenheit mit jenem, jener ist kahl, unkünstlerisch, wenn er mit dieser nicht unmittelbar zusammenfällt.

## lo. Das Typische: Probleme des Inhalts

Dieser Gegensatz bezieht sich scheinbar bloss auf eine Frage der künstlerischen Form als Vehikel der aesthetischen Herrschaft des Besonderen. Als Form eines bestimmten /besonderen/ Inhelts kann jedoch die künstlerische Form diesen Charakter nur insofern haben, als der Inhalt - auch dem rein inhaltlichen Wesen nach - ein besonderer ist. Die Umrisse dieser Notwendigkeit sind bereits aus unseren bisherigen Ausführungen klar hervorgetreten. Ein Inhalt, der die sinnliche Unmittelbarkeit der Erscheinungsformen aufbewahren und vertiefend fixieren, der von vornherein und prinzipiell auf die Wiedergabe der extensiven Unendlichkeit der Welt verziehen muss, der seine Überzeugungskraft ausschliesslich aus der evokativen Eraft in der Formung der reproduzierten Wirklichkeit schöpfen kann, muss seinen verallgemeinernden Sinn auf die Erhebung der Einzelheit ins Beschiere richten. Wenn wir nun die bisher errichten Bestimungen

auf ihre inhaltliche Bedeutung hin untersuchen, wenn wir den Wahrheitscharakter der auf solchen Wegen erreichten Bearbeitung des Inhalts näher formulieren, so stossen wir notwendig auf das Phänomen
des Typischen als konkret künstlerische Verkörperung der Besonderheit.

Naturlich ist auch hier sogleich zu betonen. dass - inhaltlich angesehen - das Typische, wie alle inhaltlichen Elemente der Kunst, eine Kategorie des Lebens ist, die deshalb in seiner wissenschaftlichen Widerspiegelung ebenfalls eine Rolle spielen muss, wenn auch bei weitem nicht eine so zentrale, wie in der Kunst. In der aussermenschlichen Wirklichkeit ist das wissenschaftlich Typische eine Erscheimung, in welcher die gesetzmässigen, die wesentlichen Bestimmungen klarer hervortreten, als in den anderen. Je stärker also einer solchen Wissenschaft gelungen ist, ein System von Gesetzen herauszuarbeiten, desto geringer wird in ihm die methodologische Bedeutung des Typischen /also ist sie etwa in der Physik geringfügiger als in der Biologie/. Anders steht die Sache in den Gesellschaftswissenschaften. Dort, wo Handlungen und Beziehungen von Menschen das Substrat der Erkenntnisse bilden, kann das Typische neben der allgemeinen Gesetzlichkeit eine gewisse relativ selbständige Funktion erlangen. Ohne hier auf diese in verschiedenen Wissenschaften verschieden bedeutsame Frage näher eingehen zu können, sei bloss als methodologisches Beispiel auf die Marsche Konzeption der "Charaktermaske"47 hingewiesen, als auf die gedankliche Zusammenfassung jener notwendigen Eigenschaften, z.B. des Kapitalisten, die aus seiner in der Produktion eingenommenen Stellung zwangsläufig erfolgen, die darum aus den ökonomischen Gesetzlichkeiten abgeleitet sind und nicht eine blosse Summierung oder Synthese seiner

MTA FIL. INV.

psychologischen Zergliederung bilden. Eben deshalb enthalten sie allgemeinere Wahrheiten als diese Untersuchungen ergeben könnten, sind weit eher ein Leitfaden für diese als ihr Ergebnis. Jedenfalls enthält aber das so entstandene wissenschaftlich Typische gerade die allgemeinsten Bestimmungen, ist die Anwendung der Kategorie des Allgemeinen auf diesen Inhaltkomplex. Ebenso lässt es sich nicht allzuschwer zeigen, dass in der Beziehung des Typischen zum Durchschnitt-lichen der Unterschied vom Leben selbst hervosgebracht wurde, dass deshalb auch die richtige missenschaftliche Widerspiegelung der Wirklichkeit beide Begriffe voneinander genau unterscheidet, auch hier möge eine Berufung auf die Darlegungen von Marx genügen, in denen er zeigt, wie eine gewisse Anzahl von gemeinsam Arbeitenden genügt, um einen solchen Burchschnitt praktisch entstehen zu lassen.

wie überall in unseren Betrachtungen, kann auch hier der Gegensatz der Widerpiegelungswege in Wissenschaft und Kunst die Bägenart der letzteren erhellen. Wir haben gesehen, dass wir unter Typus die konzentrierte Zusammenfassung jener Bestimmungen verstehen, die eine bestimmte konkrete Stellung in der Gesellschaft. vor allem im Produktionsprozess objektiv notwendig hervorruft. Damit ist, wie wir gesehen haben, der Begriff des Typus dem der allgemeinen Gesetzlichkeit untergeordnet. Er hat also im Leben, wie in der Wissenschaft unmittelbar den Charakter der Bosonderheit. Da jedoch, wie wir ebenfalls gesehen haben, die Bestimmung des Typus wissenschaftlich desto richtiger ist, auf eine je höhere Höhe der Verallgemeinerung diese Bestimmung und ihre Synthese im Typus erhoben wird, muss in der so entstehenden dialektischen Wechselwirkung das Moment der Allgemeinheit überwiegen, wenn auch das der Besonderheit ein unerlässliches Kennzeichen des Typus bleibt. Des über

den Menschentypus Gesagte gilt natürlich auch für die typische Situation; wir werden eine Situation umso entschiedener eine typische nennen, je mehr die auf sie beziehbaren allgemeinen Bestimmungen in ihr überwiegen; ihr Fehlen, ihr schwächeres Hervortreten, die wichtige Rolle von Zufälligkeiten in ihr macht sie mehr oder weniger atypisch, nähert sie der Einzelheit an.

Aus alledem ist klar, dass der wirkliche Mensch in diesem Sinne der wissenschaftlichen Widerspiegelung nur stärkere oder schwächere Züge des Typischen aufweisen kann; der reine Typus. die "Charaktermaske" von Marx ist eine wissenschaftliche Verallgemeinerung, keine empirische Wirklichkeit. Mit dieser Peststellung haben wir die Grundlage für den Typus in inhaltlich-aesthetischem Sinn erreicht: da die Kunst inmer konkrete Menschen in konkreten Situationen, konkrete Gegenstände, die diese vermitteln, konkrete Gefühle, die diese ausdrücken, gesteltet, muss sie auf das Versinnbildlichen des Typischen in Wenschen und Situationen aus ehen, sie auf eine Synthese, deren Gegenstand der Typus schlechthin ware. Damit ist bereits der tiefgreifende Unterschied, ja Gegensatz zwischen wissenschaftlicher und künstlerischer Widerspiegelung der Wirklichkeit allgemein angegeben. Es miss jedoch sogleich hinzugefügt werden, dass es sich hier ebenfalls um die Widerspiegelung derselben Wirklichkeit handelt, dass also das Typische in Wissenschaft und Kunst insofern einander doch entsprechen, als sie nicht den Durchschnitt der am öftesten wiederschrenden Züge zusammenfassen, sondern die entfaltetesten und konkretesten Beziehungen auf der höch sten Stufe ihrer realen Widersprüchlichkeit.

Freilich darf die Kunst bei der blossen Feststellung des Typischen - auch von rein inhaltlichen Standpunkt -

MTA FIL. INT.

nicht stehen bleiben. Es handelt sich in der aesthetischen Widerspiegelung der Wirklichkeit nicht bloss um das Festhalten, nicht einwal um das Hervorheben solcher typischen Züge am Menschen, Gefühlen. Gedanken. Gegenständen. Institutionen. Situationen etc., sondern jede solche Typisierung steht zugleich in eines konkreten beweglichen System von Besiehungen der einzelnen momente sowohl in der einzelnen Gestalt selbst, wie in ihren Verbindungen miteinander, wodurch im Gensen des Werks eine Typik höherer Ordnung entsteht: der Aspekt einer typischen Entwic lungsstufe des Menschenlebens, ihres Wesens, ihres Schicksels, ihrer Perspektiven. Diese Tendenz ist bereits im allerersten spontanen Typenschaffen vorhanden: in der Folklore, in der Mythologie. Das Schaffen von grossen typischen Gestalten, wie Herakles, Prometheus, Faust etc. ist simultan mit dem Erfinden jener kongreten Situationen. Hamlungen. Umständen. Freunden. Feinden etc. in deren Zusammenhang die Gestalt zu einem Typus erhoben werden kann. 50

Schon diese - wir betonen nochmels: jetzt ist
mur noch vom Inhalt der Kunstwerze die Rede - Zielsetzung zeigt
deutlich, dass das höchste Stadium der wissenschaftlichen Widerspiegelung, nämlich die typischen Züge einer Zeit, einer Klasse etc. mit
den Mitteln der höchsten Verallgemeinerung in einem Typus mur konmentrieren, dem Wesen der künstlerischen Widerspiegelung entgegengesetzt ist. Aesthetisch betrachtet hat jedes solche Typengebiet der
Wirklichkeit niemals bloss eine zusammenfassende Gestalt, es verwirklicht sich vielmehr - prinzipiell angesehen - in der Möglichmeit einer mehr oder weniger grossen Anzahl von Typen, die, wenn
sie gleich echt und tief erfasst sind, einem er Künstlerisch gleichwertig sein können. /Man denke an die fast unübersehbare Masse der

ATA MIL. 181. Lukács Arch. Balzacschen Finanzleute und Wucherer, an die Zentralgestalten des späten Shakespeare, die ausnahmslos einem einzigen Typengebiet angehören, an die Darstellung der Auflösung des leibeigenschaftlichen Russlands im Spiegel der Problematik des Adels von Puschkin bis Tolstoj.

Dostojewskij und Saltikow Schtschedrin./

Dazu komet, wie wir eben gezeigt haben, dass das Schaffen einer solchen typischen Figur, auch wenn sie, wie dies z.B. bei Moliere zumeist der Fall ist, das ganze Werk beherrscht, immer nur Mittel zum künstlerischen Zweck ist: die Rolle dieses Typus in Wechselwirkung mit allen seinen kontrastierenden Gegentypen, als typische Erscheinung für eine bestimmte Etappe der Menschheitsentwicklung darzustellen. Deshalb entsteht in jedes echten Kunstwerk eine Hierarchie von einender - durch relative Aehnlichkeit, durch absoluten oder relativen Gegensatz - erganzenden Typen, deren dynamische Wechselbeziehung die Grundlage der Komposition bildet. Dieser Komplex von Typen lässt unter sich eine - ebenfalls kompositionelle - Rangordnung entstehen, wobei nicht der soziale Wert des Typus an sich über dessen Stelle in dieser Hierarchie entscheidet, sondern die konkrete Rolle, die je einem solchen Glied der betreffenden konkreten Typenhierarchie für das darzustellende Problem, für das Sinnfälligmachen einer Entwicklungsetappe der Menschheit zukommt. Aus dieser geschlosse nen und wohlgeordneten Totalität entsteht im Werk das Bild einer konkreten Besonderheit, eben das künstlerisch verallgemeinerte Abbild einer bestimmten Etappe der Entwicklung.

Brst von hieraus lässt sich unsere früher gestellte Frage befriedigend beantworten. Ob die logische Lehre von
Nicht-Widerspruch, wie sie von Aristoteles for muliert wurde, für die
Kunstwerke gilt? Es kann kein Zweifel darüber herrschen, dass sie es

nicht tut. Mit einer solchen einfachen Negation ist jedoch der echte inhaltliche Kern dieser Frage längst nicht erledigt. Denn es taucht sofort und naturgemass die andere Frage auf, ob ihre Verneinung nicht eine subjektivistische Willkür im Kunstgebiet statuieren müsste? Wir haben dieses Problem sogleich nach dem Aufwerfen der aristote-Lischen Frage allgemein inhaltlich, auf die Erfahrung gestützt zu beentworten versucht und haben uns dabei vor allem auf die Berechtigung der kritischen Methode von Dobroljubow berufen. Jetzt ist es möglich geworden, diese Frage noch konkreter zu beantworten. Es kommt namlich nicht nur darauf an. dass in den verschiedensten Kunstwerken eine solche - auf das Herausarbeiten des Typischen gerichtete inhaltliche Konvergens entstehen muss, was selbstverständlich ist, da sie da dieselbe Wirklichkeit widerspiegeln. Darüber hinaus besitzt, wie unsere letzten Betrachtungen zeigen, die unmittelbare Divergenz jeder einzelnen gestalteten Kunstwelt den Charakter eines betont besonderen Aspektes der Wirklichkeit und ihrer Entwicklung. In dieser Besonderheit liegt die spezifische - inhaltliche - Wahrheit eines jeden echten Kunstwerks. Die richtige Bestimmung des Typischen als der eigentlichen, der zentralen Verkörperung der Besonderheit in der Kunst muss also auf seinen objektiven Wahrheitsgehalts untersucht werden. damit die aesthetische Wahrheit weder als eine einfache Kopie der wissenschaftlichen aufgefasst werde, noch ihre abstrakte Verneinung zu einem gesthetischen Relativismus führe.

Die Wissenschaft trachtet eine jede Wirklichkeit in ihrer objektiven Wahrheit zu erfassen; darum gilt für jeden
ihrer Sätze die Feststellung des Aristoteles über die Notwendigkeit
ihrer Nicht-Widersprüchlichkeit. Jedoch jeder ernsthafte Erforscher
der Gesellschaft weiss genau: diese Gesetzlichkeit setzt sich in

einer ausserst komplizierten Weise, in der Dialektik von Notwendigkeit und Zufalligkeit durch, Lenin, der grosse Meister in der Anwendung der höchststehenden Methode der Gesellschaftswissenschaften, des historischen Materialismus, spricht geradezu von einer "Schlauheit" dieser Wirklichkeit, davon, dass die Wege der Verwirklichung der Gesetzmässigkeiten in ihren konkreten Wie bis zu einem gewissen Grad unvorsebbar sind, Naturlich leugnet Lenin dazit nicht die Hog-Lichkeit der wissenschaftlichen Voraussicht auf die sem Gebiet, Seine Praxis war stets - und erfolgreich - darauf gerichtet, inmitten dieser "Schlauheit"51 die jeweils varliert erscheinende Gesetzlichkeit rein hereuszuerbeiten, das Zufällige vom Notwendigen gedanklich zu trennen und vor allem die Methode und ihre jeweilige Anwendung so dialektisch, so elastisch heraussubilden, dass trots dieser unaufhebbaren "Schlaubeit" der Wirklichkeit doch ein richtiges und erfole reiches Handeln für die Partei des Protetariats möglich werde. Im engen Zusammenhenge damit muss jode Wissenschaft derauf gerichtet sein, die Dialektik von Notwendigkeit und Zufälligkeit so tief au erkennen, so schalegsam auf den Begriff su bringen, dass im von der Erkenntnis geleiteten Handeln der Zufall praktisch möglichst unschadlich gewacht werde. /Wan denke an die Anwendung der Wahrscheinlichkeitsrechnung etc./

Die tiefste Wahrheit der Kunst ist dagegen eben diese "Schlauheit" des Lebens zu gestalten. Dass also die Kunst
sich nicht zu den höchsten Allgemeinheiten erheben kann, von den
reinen Gesetzmässigkeiten gemicht zu reden, auch nicht zu der wisse
schaftlichen Allgemeinheit des Typus, ist keine ihr innewohende
Schwäche, keine ihr unaufhebbar in den Weg gestellte Schranke, sondern im Gegenteil ihre größste Stärke und Tugend, ihr spezifischer

Beitrag zur Erweiterung. Vertiefung und Bereicherung des Benschlichen Bewasstseins. Dass die von ihr gestalteten typischen Menschen
und Situationen. Gegenstände etc. vielfach und wesentlich divergieren. ist deshalb kein subjektivistischer Relativismus. keine Widersprüchlichkeit im aristotelischen Sinne. Diese Divergenz ist vielmehr die richtige - Besthetisch richtige - Widerspiegerung des Lebens. Wenn Tschernyschewskij die Kunst ein "Lehrbuch des Lebens" 52
nennt. Be bezeichnet er richtig gerade diese ihre Seite.

Bamit ist, wenn von echter, nicht von dekadent verserrter Kanst die Rede ist, der notwendige Entwicklungsgang der Wirklichkeit keineswegs geleugnet. Es gibt kein einziges grosses Kunstwerk, dessen letzten wesentlichsten Ideengehalt nicht eben diese Notwendigkeit ausmachen wurde. Sie erscheint jedoch in ihrer vielfaltigen, unabsehbar reichen "Schlauheit"; sie seigt, wie im konkreten Leben konkreter Menschen diese Notwendigkeit real erscheint, sich real durchsetzt. Die Kunst gibt also ein Bild des Lebens, so wie es wirklich ist: d.h. gerade in seiner realen struktur und Bewegtheit. Die Richtigkeit dieses Bildes kann deshalb nicht an dem Entsprechen von Lebensdetails und Kunstdetails gemessen werden, ja das tiefere Entsprechen, das sich z.B. in der von uns angedeuteten Typenhierarchie ausdruckt, ist das Entsprechen der von der Kunst geschaffenen kompositionellen Ein eit und einer sich real durchsetzenden Gesetzmassigkeit des Lebens. Die Besonderheit als Gebietskategorie der Aesthetik ist, wie wir gesehen haben, negativ, der Verzicht auf die Abbildung der extensiven Totalität der Wiralichkeit, positiv das Gestalten eines "Stucks" der Wirklichkeit, das, als Reproduktion ihrer intensiven Totalität und deren Bewegungsrichtung aus einem bestimmten und wesenhaften Aspekt aus diese sichtbar macht. Dieses "Stück"

Wirklichkeit hat maslich die spesifische Eigenschaft. dass in ihm die wesentlichen Bestimmungen des ganzen Lebens, soweit sie in einew solchen bestimmten Rahmen überhaupt vorhanden sein können, in ihrer wahren Wesenhaftigkeit, in ihrer richtigen Proportionalität, in threr wirklichen Widersprüchlichkeit, Bewegungsrichtung und Perspective sum Ausdruck Rommen. Darum - und nur darum - kann und muss das Kunstwerk eine abgeschlossene Totalität, ein auf sich selbst gestelltes Gebilde sein. /Der abgrensende Rahmen des Bildes drückt diese Tatsache unmittelbar einleuchtend aus. / Diese Abgeschlossenheit in sich ist also vorerst eine inhaltliche Frage: das inhaltliche Wesen der gesthetischen Widerspie etung der Wirklichkeit. Diese Totalitat der geweils konkreten Bestimmungen macht aus dem kleinsten Gedicht Goethes eine solche "Welt": wo sie fehlt, kann die formell vollendetste artistische Formung nur ein partikulares, aus der real existierenden extensiven Totalität der Wirklichkeit willkürlich herausgegriffenes Stückchen zustande bringen, auch dann, wenn die denkbar grösste enzyklopädische Totalität der Inhalte erreicht ist.

Diese Art der inhaltlichen Bestimmtheit der künstlerischen Widerspiegelung hat auch zur Folge, dass in ihr die Dialektik von Notwendigkeit und Zufall ganz anders erscheint, als in der wissenschaftlichen. Vorerst und unmittelbar: wieder lebensnäher. Die Kunst kann unmöglich jene Aufhebung der Zufälle in die Notwendigkeit anstreben, die in der Wissenschaft herrscht. Sie will die Zufälle unmittelbar garnicht aufheben; sie will vielmehr ihre Verflochtenheit mit der Notwendigkeit in der Weise sinnfällig machen, wie diese Wechselwirkung im beben selbst erscheint. Jedoch, wie wir eben gesehen haben, wie jenes "Stück" Leben, das die Kunst gestaltet, keinem bestimmten Stück Leben entspricht, sondern einer besonderen Ganzheit

MTA FIL. INT.

des Lebens, so auch hier. Nur in der unmittelbaren Erscheinungsweise Shneln sich auch in dieser Frage Kunst und Leben. Die Kunst gibt weder die Notwendigkeit an sich in ihrer allgemeinsten Gesetzmässigkeit. noch den Zufall in seines kruden Gegensatz zur Notwendigkeit oder den Zufall als in die allgemeine Notwendigkeit restlos aufgehoben. Sie gibt ein Abbild des realen Wechselspiels von Notwendigkeit und Zufall in jenen Proportionen, die der Wahrheit der gestaltenden besonderen Welt entspricht. D.h. das Zufällige ist der Kunst eine der Bestimmungen der gestalteten Besonderheit: seine Rolle, seine Erscheinungsweise. seine Macht über Menschen und Geschehnisse entspricht gemau der hierarchischen Stelle, die es in gener konkreten Totalitet von Bestimmungen einnimmt, die in der Besonderheit des Werks gestaltet wird. Es lässt sich deshalb, wie dies in der Aesthetik so häufig vorkommt, keine allgemeine Regel über Berechtigung oder Unzulässigkeit des Zufalls in den Werken der Kunst aufstellen. Beides hängt erstens von der genremassigen Besonderheit der gestalteten Welt ab. wobei es sofort sichtbar ist, dass bestimmte Kunstgattungen, wie z. B. Novelle eine grössere Rolle des Zufalls geradezu erfordern, während andere seinen Spielraum sehr einschränken. Dazu ist natürlich zu beserken. dass die Genreverschiedenheit nach unserer Auffassung ebenfalls Widerspiegelungsformen der Wirklichkeit sind; deshalb war es durchgus erforderlich. auf diese Differenzierung schon bei der Betrachtung des Inhalts hinzuweisen. Zweitens ist diese Rolle des Zufalls innerhalb der angegebenen genremässigen Vielfältigkeit auch gesellschaftlich- eschichtlich/und nach Künstlerpersönlichkeiten und Werken verschieden. Vor allem weil mit der antwicklung der Gesellschaft die Wechselwirkung von Notwendigkeit und Zufälligkeit ebenfalls einem Wandel unterworfen ist? aber auch deshalb, well die Besonderheit der jeweils gestalteten Welt

den Spielraum des Zufalls verengen oder erweitern kann.

Beide von uns hervorgelobene Hauptgesichtspunkte stehen im engsten Zusammenhange und in intensivster Wechselwirkung mit der im Werk gestalteten Welt. insbesondere mit dem von uns als Typenhierarchie bezeichneten Anordnungen der Werkinhalte. Der Zufall ist künstlerisch berechtigt, wenn er diese trägt und fördert; er ist ein störendes Element, wenn er diese verwirrt und undurchsichtig macht. Es liegt also auch hier ein konkretes inhaltliches Kriterium vor: die inhaltliche Totalität, der inhaltliche Zusammenhang innerhalb der besonderen Totalität des Werks ist das Frinzip der Entscheidung, nicht artistische Mittel, wie Stimmung, nicht technische Hilfskonstruktionen, nicht nachträgliche kausale Begründung. Es ist klar, dass ein solches Ablehnen der abstrakt allgemeinen Regeln keinen aesthetischen Agnostizismus beinhaltet: wenn der Zufall als objektive Bestimmung der künstlerisch gestalteten Welt erkannt wird, ergibt sich die Anwendbarkeit unseres Kriteriums auf die einzelnen Werke von selbst.

Unsere Analyse der inhaltlichen Seite der künstlerischen Typengestaltung hat über diese - allerdings zentrale - Frage hinausgehend ein Licht auf die allgemeine Beziehung von Inhalt und Form in der Kunst geworfen. Es hat sich gezeigt, dass die Probleme der künstlerischen Formen nur dann sinnvoll aufgeworfen werden können, wenn die Bearbeitung des Inhalts gemass den Prinzipien der aesthetischen Widerspiegelung erfolgt ist. So sehr also die letzte Entscheidung über den künstlerischen Wert eines Werks das Gelingen oder Misslingen der Formung fällt. So sehr muss betont werden, dass die inhaltliche Bearbeitung des Lebensgehalts bereits einen künstlerischen Charakter haben muss. Auch hier ist die aesthetische Theorie

MIAFIL MT. Lukáes Arch

immer hinter der künstlerischen Praxis zurückgeblieben. Mit wie falschen Bewusstsein auch die bedeutenden Künstler die Leitgedanken ihrer Tätigkeit sich selbst und der Mitwelt gedanklich bewusst gemacht haben, für ihre eigene Praxis war dieses Prinzip immer eine unmittelbare Selbstverständlichkeit. Ganz anders in der Kunsttheorie. Die von uns bereits analysierte begriffliche Verwechslung von kunstlerischer Verallgemeinerung und philosophischer Allgemeinheit führte zu zwei Typen der Verzerrung dieser Frage. Dem mechanischen Materialismus zugeneigten Denker haben - richtig - die Gemeinsamkeit der von der Wissenschaft und Kunst widerspiegelten Welt hervorgehoben. jedoch das Spezifische an der künstlerischen Widerspiegelung mehr oder weniger vernachlässigt. Da nun die inhaltliche Bearbeitung der widerspiegelten Wirklichkeit durch die Wissenschaft ihnen mehr oder weniger fertig ausgeführt vorlag, verfielen sie der Versuchung, darin auch den künstlerischen Inhalt zu erblicken und sie standen vor der nunmehr unlösbaren Frage: wie dieser Inhalt nun künstlerisch geformt werden soll? Die Idealisten dagegen, die oft die Diskrepanz zwischen einem solchen wissenschaftlich bereits bearbeiteten Inhalt und der künstlerischen Form deutlich empfanden, hatten demzufolge mar allzuhäufig die Tendenz, die inhaltlichen Fragen als minstlerisch irrelevante oder segundare beiseite zu schieben und der Form eine wagische Allwacht zuzuschreiben. Erst der dialektische Materialismus ist in der Lage, das Problem des auf Grundlage der Besonderheit der aesthetischen Widerspiegelung künstlerisch bearbeiteten Inhalts konkret und adaquat zu stellen und dadurch die Möglichkeit herbeizuführen, die Beziehung von Inhalt und Form in der Aesthetikrrichtig zu begreifen. 53

Diese Richtigkeit beruht auf dem umunterbroche-

helts. Diese dialektische Verbindung wird aber nur dann sinnvoll und konkret begriffen, wenn man, wie wir es in der Frage des Typischen zu zeigen versuchten, die Widerspiegelung und Reproduktion des Inhalts bereits bei Inanspruchnahme der aesthetischen Kategorien erfolgt. Mur in diesem Falle wird ein organisches Herauswachsen der Form - als Form eines bestimmten Inhalts - aus dem Inhalt begreifbar.

## 11. Das Typische: Probleme der Form

Wegen der Unge lartheit dieser Fraze sind wir auf die Analyse der eesthetischen Widerspiegelung des Inhalts ausführlicher eingegangen. Wenn wir mun auf die Forwseite des Typischen einen Blick werfen wollen, so erheben wir hier nicht den Anspruch. die Inhalt-Form-Besiehung auch nur andeutend zu erschöpfen; das wird die Aufgabe anderer konkreterer Betrachtungen sein. Wir begnugen uns. auf eine. freilich sehr wichtige Seite dieser Beziehung. die Aufmerksamkeit zu lenden: auf die erlebniserregende, evokative Punktion der kunstlerischen Formung. Es ist ohne weiteres klar. dass gerade darin eine Zentralaufgabe der Fora liegt. Naturlich ware es gleich anfangs irreführend, zu meinen, die Aufnahme und Bearbeitung des Inhalts sei rein gedanklich kontemplativen Charakters. wihrend im Schaffen der Form das Moment der Evokation, des Erlebnisses, der Leidenschaft vorherrscht. Damit wäre der Inhalt wieder ins Bereich der wissenschaftlichen Widerspiegelung Verschoben, und das Begreifen des organischen Herauswachsens der Form aus dem Inhalt unmöglich gemacht. Wir werden im folgenden zu seigen versuchen, dass die Formung das eigentliche entscheidende Frinzip ist. die aesthetische Bearbeitung des Inhalts eine blosse Verarbeit, die

MTA FIL. INT.

ihr nicht eine schwächere Kunstleistung, sonswen aesthetisch angesehen überhaupt nichts zustande bringt. Dieser Mangel an Selbständigkeit ändert aber nichts an der Priorität des Inhalts, an der absoluten Unersetzlichkeit einer solchen inhaltlich-künstlerischen Vorarbeit für die Letzte, wir liche künstlerische Formgebung.

Entsteht also durch die Formung etwas wesent-Lich Neues? Die Frage ist nicht einfach mit einem glatten Ja oder Nei beantwortbar. Wenn bedeutende Eunstler, wie z.B. Courbet oder Leibl subjektiv tief überzeugt waren, nichts anderes zu schaffen, als eine möglichst treue Reproduktion der Natur, so ist dies bei ihnen weder ein theoretisches Hinabaleiten in den Naturalisans, noch eine Selbsttäuschung. In dem Sinn, wie wir früher das Entsprechen zwischen Kunstwerk und Wirklichkeit behandelt haben, druckten solche Kunstler nur die tiefste schopferische Tendenz jeder echten Kunst aus Denkt man an den Maler Mihailow aus Tolstojs "Anna Karenina" mit seiner Auffassung, die auch die seines Schopfers ist, dass der Kunstler nichts anderes zu tun habe, als die Schleier von den Gestalten. die sie bedecken, zu entfernen und zwar so, dass diese dabei nicht beschädigt werden, so haben wir eine Konzeption der Form vor uns.die ihr eine ungeheure Mission aufbürdet und ihr zugleich verbietet, der Wiralichkeit gegenüber etwas radikal Neues hervorzubringen.

Es ist unmöglich, zu leugnen, dass in alledem ein entscheidend wichtiges Moment der Künstlerischen Form ausgesprochen ist, aber doch nur ein Moment. Wenn wir mun die entgegengesetzte Selte dieser Konstellation betonen wollen, so muss vor allem gesagt werden, dass der dabei sich offenbarende Widerspruch ein Widerspruch des Künstlerischen Lebens selbst ist, d.h. einer, dessen Exis-

MTAFIL INT.

tens, Funktion, Aufhebung und Reproduktion das Wesen der kunstlerischen Formung ausmacht. Es gilt von ihm, was Marx über den dlalektischen Widerspruch is Allgemeinen gesagt hat: er "Ist eine der Bewegungsformen, worin dieser Widerspruch sich ebenso sehr verwirklicht, als Cost."54 Betrachten wir diese Frage an der Hand eines Problems. das mit dem jetzt zu behandelnden Typischen im engaten Zusammenhang steht. Wir haben bei der wissenschaftlichen Widerspiegelung des Tyous seinen Beariff vom Durchschnitt, der in Kunsttheorie und Praxis mit ihm oft verwechselt wird, hervorgehoben, ohne jedoch auf seine Analyse bei der inhaltlichen Untersuchung des Typischen einzugehen. Dies war kein Zufall. Denn in der inhaltlichen Hierarchie der Typen spielt ihre gesellschaftlich-geschichtliche Bedeutsamkeit die ausschlaggebende Rolle, naturlich stets auf ein bestimmtes besonderes Problem zentriert. Es ware eine dogmatische Vergewaltigung der Kunst. wenn die Theorie ihr die Gestaltung des Durchschnittlichen verbieten oder sie selbst nur beschränken wollte. Ganz anders steht die Prage, wenn von der Foragebung die Rede ist.

Hier taucht die Wahl auf: ob als Vorbild für das künstlerische Charakterisieren die normale Struktur des Typischen oder die des Durchschnittlichen dienen wird? Kurz gefasst beinhaltet das Prinzip dieser Wegschelde folgendes: ob die Form des Charakterisierens von der maximalen Entfaltung der widersprüchlichen Bestismungen ausgeht /wie im Typischen/ oder davon, dass diese Widersprüche sich aneinander abstumpfen, sich gegenseitig neutralisieren /wie im Durchschnittlichen/? Es handelt sich dabei jetzt nicht mehr einfach darum, ob eine gegebene Gestalt der Inhaltlichkeit ihres Charakters nach mehr durchschnittlich oder typisch ist, sondern um die eben angegebene künstlerische Methode des Charakterisierens, wobei es mög-

ETA FIL. INV.

lich ist - und oft vorkommt - dass bedeutende Künstler einen Durchschnittsmenschen auf die Höhe des Typischen erheben, indem sie ihm i Situationen versetzen, in denen die Widersprüchlichkeit seiner Besti gungen sich nicht als durchschnittliches "Gleichgewicht", sondern al Kampf der Gegensätze zeigt, und erst die Ergebnislosigkeit dieses Kampfs, das Heradsinaen in Stumpfheit die Figur endgultig als durchschnittliche charakterisiert. Es ist freilich ebenfalls pöglich und ist vor allem in der neuesten Kunst sehr häufig - dass die Gestaltung des an sich Typischen auf das Strukturniveau des Durchschni Lichen herabgedrückt wird, im em sie die Widersprüchlichkeit der Be stimmungen sich nicht ausleben lässt, und von vornherein mit fertigen Resultaten arbeitet. Im ersten Fall sehen wir. wie die Wahrheit der Form, die ihren Durchschnittsgehalt inhaltlich genau den Proportionen des wirklichen Lebens schafft, das an sich Versteifte zu belebter Lebendigkeit erweckt; im zweiten, dass die Art der Formung in der Darstellung weit hinter der unmittelbar gegebenen empirischen Wirklichkeit zurückbleibt.

Weltanschaulichen Gegensatz von Werden und Sein. Und auch hier kann die Formung nicht aus dem Nichts ein Etwas machen, nicht das Abstrakte ins Konkrete verwandeln. Wohl aber kann sie, wie wir es bene an einem wichtigen Beispiel sehen konnten, aus blossen Möglich eiten eine künstlerische Wirklichkeit schaffen, kann qualitative Veränderungen an der unmittelbaren, scheinbaren Struktur des Inhalts vollbringen. Selche Funktionen seigen die ausschlaggebende selbständige vollendende Funktion der Form am Werk, die zeigen aber zugleich - wie hier bei Werden und Sein - dass diese Funktion der Form gerade darin begründet ist, dass sie in mancher Frage eine höhere Wahrheit

MIN FILLINI.

des Lebens, eine grössere Annäherung an ihre Totalität und ihr Wesen vertritt, als die blosse - natürlich auch schon aesthetisch gefasste - Inhaltlichkeit. Diese Wahrheit der Form lässt sich in unserem Fall auch so ausdrücken: Typus und Durchschnitt existieren im beben als unterschiedliche, entgegengesetzte Bestimmungen. Thr Gegensatz ist jedoch auch im Leben kein metaphysischer. Die Form der grossen Kunst drückt also gerade diese Wahrheit des Lebens aus: dass das Typische nicht ist, somern wird, dass das Durchschnittliche keine metaphysische Entität ist, sondern ebenfalls ein Werden, ein Ergebnis des Kampfes zwischen widerspruchvollen gesellschaftlichen Bestimmungen. Die künstlerische Form gelangt also nur infolge ihrer leidenschaftlichen Treue zur Wirklichkeit im Genzen zu einer solchen "Untreue" ihren Einzelerscheinungen, ihren Einzelheiten und Aeusserlichkeiten gegenüber.

Nachdem wir mun an eines wichtigen Fall die Funktion der künstlerischen Forsung in ihrer lebendigen Beziehung zum gestalteten beben beobachten konnten, können wir zu ihrer näheren Bestimmung in Bezug auf unser gegenwärtiges Problem, auf das Typische näher eingehen. Die künstlerische Form leistet dabei erstens das vollständige Sinnlichmachen des betreffenden Typus. Zweitens schafft sie eine sinnfällige, munmehr untrennbare Einheit zwischen jenen Zügen der Gestalten, die sie zu prägnant charakterisierten Einzelwesen machen und zwischen jenen, in denen ihr typisches Wesen zum Ausdruck kommt. jedes typische Zug enthält gesellschaftlich-allgemeine Bestimmungen in sich aufgehoben. Die Wahrheit der Form beruht auch hier darauf, dass sie die Einheit, das ununterbrochene Ineinander-Umschlagen des Einzelnen und Typischen im beben sinnfällig macht. Drittens gestaltet diese Binheit nicht in einer

"unparteiischen" Weise, sondern jede Gestalt hat eine individuelle Wirkung auszuüben beabsichtigt. Viertens sollen die sinzelnen Gestalten zwar den Einfruck eines selbständigen in sich beruhenden Lebens er wecken, ihre künstlerische Existenz hängt jedoch objektiv von ihrer Wechselbeziehung zu den mitgestalteten Figuren ab, von ihrer Stelle und Funktion in der Typenhierarchie des betreffenden Werks, die ebenfalle nicht etwas statisch Ruhendes, sondern dynamisch dialektisch Bewegtes, Wandlungen und Wendungen Hervorbringendes ist. Diese wichtigsten Funktionen, die natürlich noch stark vermehrt werden könnten, bilden eine organische Einheit; sie können sünstlerisch nur und actu verwirklicht werden; Ihre Tronmung war ausschliesslich zur begrifflichen Klarlegung erforderlich. Ihre Vielfaltigkeit ist die Widerspiegelung der intensiven Unendlichkeit eines jeden moments im Leben; die Einheit des Mannigfaltigen in der Formung ist ebenfalls die Widerspiegelung des Lebens selbst.

Wenn wir mun diese reich gegliederte Einheit der Formung zusammenfassen wollen, so kommen wir zu der erlebniserregenden, ewokativen Funktion der künstlerischen Form. Diese ihre Bigenschaft ist so evident, dass eie fast in jeder Betrachtung über Aesthetik - verschieden formuliert, verschieden auszelegt, verschieden bewertet - wiederkehrt. Das bedeutet, dass hinter dieser unmittelbaren und unabweislichen Evidenz doch Probleme, Möglichkeiten von Mis sverständnissen verborgen sind. Wir können hier nur auf eine der vielen solchen Verirrungen eingehen, die heute einen relativ breiten Einfluss ausüben. Es ist das Selbständigmachen der evokativen Funktion der Formihre Loslösung von der Widerspiegelung der Wirklichkeit, Naturgemäss spielen solche Auffassungen vor allem in der Musikaesthetik eine grosse Rolle, die sich erst in letzter Zeit der Theorie der Widerspiegen

gelung vielfach zögernd angenähert hat. Jedoch auch in der Literaturtheorie, wo der Widers iegelungscharakter der Werke weitzus unmittelberer naheliegend ist, tauchen derartige Anschaungen auf. So z.B. beim hochbegamten englischen Aesthetiker Christopher Caudwell, der die Lyrik ausschliesslich von ihrer evokativen Seite betrachtet. in ihr ein mystifiziertes "Traum-Werk" erblickt, das im Gegensatz zu den die Wir lichkeit widerspiegelnden Gattungen bloss die reine isolierte Subjektivität ausdrakt und ausschliesslich an diese appelliert. Caudwell sieht richtig. worüber im Abschluss dieser Betrachtungen ausführlicher zu sprechen sein wird, in der kunstlerischen Wirkung einen Appell an das Selbstbewasstsein des Menschen, anstelle sei nes Bewasstseins. Er zerstürt aber das Richtige an dieser Feststellung einerseits dagurch, dass er eine starre metaphysische Antinomie konstruiert, indem er das Selbstbewasstsein els ein Sich-Verschliessen der Welt gegenüber fasst, andererseits, dass er diese Wirkung nur der Lyrik guspricht. Er kommt dabei gu der - im Wesentlich en von Poe und Mallermé beeinflussten - Theorie, dass mur die Lyrik das Wort als wireliches Organ benützt, und zwar als Zerstörer der Struktur der Realitat, wahrend z.B. die Romane nicht unmittelbar in Worten somponiert sind. /Als Ausnahme beruft sich Caudwell characteristischerweise auf Proust, Malraux, Lawrence usw. / Von der Bunstanschauung der Dekadens beeinflusst, sieht Caudwell nicht, dass jede echte grosse Lyrik, die Goethes oder Puschkins isser eine Widerspiegelung der Wirk lichkeit ist, dass Goethe diese seine Praxis in der Auffassung über das "Gelegenheitsgedicht" sogar theoretisch forzuliert und sogar gesagt hat: "Auf ihrem höchsten Gipfel scheint die Poesie ganz äusserlich; je mehr sie sich in's Innere zurücksieht, ist sie auf dez Wege zu sinken."56 und dass keine objektiv richtige Widerspiegelung der

Wirklichkeit im Roman künstlerisch wirksam sein konnte, ohne eine evokative Kraft der Worte, Gleichnisse etc. Nataschas "lustige Schritte" in Tolstojs "Krieg und Frieden" sind nicht minder evokativ, als legendeine Metapher in der Lyrik, 57

Die vielfältige Function der Form hat aber such eine spezifisch-aesthetische verallgeseinernde Seite. Infolge der Rigenart des künstlerisch widerspiegelten Inhalts entsteht, wie wir gesehen haben, die Möglichkeit der in sich abgeschlossenen Werkindividualität. Diese kann jedoch nur durch die Formung verwirklicht werden. So entscheidend eine derartige Beschaffenheit des Inhalts für die angegebene Funktion der Form auch sein mag, ist auf der inhaltlichen Stufe der Genesis der Inhalt mur der Intention nach abgeschlossen, eine Welt für sich. Er ist noch notwendig mit anderen inhaltlichen Elementen der widersplegelten Wirklichkeit verbunden und solche Faden zu zerreissen, die wir lich wesentlichen evokativ zu verknüpfen und damit die Werkindividualität in sich abzuschliessen, ist nur die Fors fahig. Zeichnen ist Weglassen, sagte der deutsche Maler Liebermann, Damit erhält die Besonderheit als Gebietssategorie der Aesthetik eine weitere Konkretisierung. Denn das Evokative als entscheidendes Merkmal der Form kommt hierin zum Ausdruck: die unzertrennbare organische Einheit des Einzelnen um Allgemeinen, ihre derartige Aufhebung, ja Verschmelzung in die neue Synthese, in welcher sie bereits nicht mehr wahrgenoamen werden können: das ist gerade die Besonderheit.

Versuchen wir diesen Gedanken an dem hier zu behandelnden Problem des Typhischen zu beleuchten. Wir haben bereits von
der Typenchierarchie in jedem Werk gesprochen, davon, dass es in der
Kunst weder nur eine isolierte typische Gestalt, noch viel weniger

MTA FIL. 121. Lukács Arch

die Zusammenfassung aller typischen Züge in eine einzige Verkörperung vorkommen kann, dass im Gegentell in jedem wichtigen Kunstwerk die verschiedenen Typen sich infolge ihrer Aehnlichkeit, ihrer Parallelitat und ihres Kontrasts in Charakter und Schicksal etc. wechselseitig erhellen und plastischer, ja erst künetlerisch lebendig machen. Die Typenhierarchie als ideelle Grundlage der Komposition verwandelt sich erst dadarch in eine wirklich konstlerische Kompos tion: in die Evokation einer besonderen Welt, in welcher einerseits die einselnen Gestalten. Schicksale. Situationen eine selbständige, auf sich gestellte Sinnfalligkeit besitzen, in welcher andererseits deren konkrete Totalität sich zu einer besonderen Welt abrundet, in welcher alle diese einzelnen Momente nur die Funktion haben, einander verstarkend und erginzend die Besonderheit dieses neuen Ganzen ins Leben zu zufen. Man kann nicht genügend betopen, dass das Arfolgreiche einer solchen Synthese die inhaltliche Richtigkeit aller Einzelheiten ihrer Beziehungen und Proportionen zur unerlässlichen Voraussetzung hat. Es muss aber mit gleichen Nachdruck betont werden, dass die richtigsten inhaltlichen Feststellungen, etwa über Psychologie, über Beziehungen oder Situation künstlerisch völlig irrelevant bleiben, wenn in ihrer Gestaltung diese evokative Macht fehlt. Diese Gedoppelheit einer jeden Bestissung muss ständig festgehalten werden, wenn man die wesentlichen und Neues schaffenden Funktionen der kunstlerischen Form richtig begreifen will. Man was vor allem an der - untrennbaren - geistig-sinnlichen Wesensart aller Formelemente festhalten, Gerade, wo der gefühlsmassige, stimmungshafte, rein evokative Charakter der Form am unbestreitbarsten scheint, ist diese ihre minheit am deutlichsten wehrnehabar, obwohl in früheren Zeiten die Zuruckgebliebenheit der Aesthetik hinter der künstlerischen Frazis diesen Zusammenhang verdunkelt

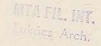
hat, obwohl in unseren Tagen Theorien und Worke der Dekadens alles daran setzen, um dieses Band zu serreissen, um aus der Kunst etwas Irrationalistisches zu machen. Dabei ist es für das Endergebnis belanglos, ob der Wez dazu ein solipsitisch er Subjektivismus, oder ein zur Unmenschlichkeit, zur Gegenmenschlichkeit erstarrter Objektivismus ist.

Man denke an eine Frage, wie die Intonation in der Musik. Was ist sie anderes, als ein konzentriertes Zusammenfassen des geistig-sinnlichen Gehalts des ganzen Werks, als ein Angeben, ein suggestives Hervorrufen jener Stismung, der den Zugeng zus geistigen Gehalt des Werks eröffnet, als das Festlegen jenes Verhaltens zum Leben, joner Distanz zum Leben, die das Werk widerspiegelt, dessen geistig-sinnliches Durchhalten das Wesen seiner Einheit des Mannigfaltigen bildet und darum den alleinigen Zugang zu seinem Letzten Sinn offenbart. Oder can nehme Shakespeares Expositionen. Sie sind nicht einfach eine tatsachenmassige Bekanntmachung mit den Personen und Situationen des Dramas, onne welche alles Spätere unverstandlich bliebe. /Das ist - isoliert genommen - die Leistung auch der theatralischen Handwerker, wobei freilich feststeht, dass sie is künstlerischen Zusammenhang genom en einen unerlässlichen Bestandteil eines jeden Drawas bildet. / Die Hexenszene in "Macbeth". das nächtliche Klopfen am Burgtor nach der Ermordung Duncans, die nichtliche Burgterrasse von Helsinger mit dem erscheinenden Gespenst und seiner Erwartung usw. geben zwar auch die Mittellung der notwendigen faktischen Voraussetzun gen der Tragödien, sie sind jedoch augleich evokative, sinnlich-geistige. stismungshafte Synthesen ihrer besonderen Schicksalsatmosphäre. Sie sind darum so unwiderstehlich an Stimmungskraft, weil diese hier nichts anderes ist, als die emotionel gewordene Essena dessen, was

das Werk später an geistigen Gehalt, an besonderen Typen entfalten wird, weil die Einheit des Geistigen ununterbrochen von solchen - einheitlichen und doch äusserst verschiedenen - Stimmungen getragen, weil die Stimmung, wie oben angeführt, nichts anderes ist, als die spezifische Atmosphäre der gestalteten besonderen Typen und Schicksale.

Das hat zur Folge, dass jedes Werk - vom ein-Tachsten bled bis zur kompliziertesten Symphonie, bis zur weltumspanmenden Epik - als Ganzes ebenfalls etwas Typisches gestaltet. Was inhaltlich angeschen nur eine Typenhierarchie schien, erscheint jetzt als ein zusammengefasster besonderer Schicksalskomplex der Menschheit. Das Aufeinander-Gbfärben der verschiedenen Simmettypen in ihrer Nebenordnung, in ihrer Ober- umi Unterordnung, in den dynamischen Wechselwirkungen, die daraus entstehen, erhebt sich zu einer sinnlich-geistigen einheitlichen Totalität, deren evokative Kraft zwar von der inhaltlichen Richtigkeit, von der inhaltlich richtigen Zusammengestisatheit all dieser Motive bedingt ist, die aber trotzdem etwas anderes, mehr ist, als eineblosse Synthese ihrer Elemente. Der aesthetisch notwendige Pluralismus der Typen, den wir bis getzt nur an den einselnen Gestalten. Situationen etc. betrachtet haben, deren Grund und Berechtigung die "Schlauheit" der Wege der Henschheitsentwicklung bildet. ergibt hier einen Pluralissus auf höherer Stufenleiter. Die intensive Unendlichkeit eines jeden Moments der objektiven Wirklichkeit, ihre extensive Unendlichkeit, auf deren Gestaltung die Kunst zwar, wie wir gesehen haben, verzichten suss, deren indirectes Hineinspielen in jede wahrheitsgetreue richtige und tiefe Darstellung dennoch unvermeldlich ist, erhalten erst hier ihre angew messene aesthetische Widerspiegelung. Mur wenn in diesem Ganzen als Ganzes etwas entscheidend, etwas für die Menschheit unverlierbar Typisches zum Ausdruck kommt. Verdient ein Produkt der Kunst Kunstwerk genannt zu werden. Um es ist klar, dass dabei wieder die Besonderheit als Gebietskategorie des Aesthetischen zur Geltung gelangt: eine unübersehbare Menge von Binzelheiten schafft die sinnliche Grundlage des evokativen Charakters der Form; eine ganze Reihe von richtigen Spiegelungen wichtiger Zusemmenhänge fundiert Inhalt und Form des geistigen Gehalts. Die nünstlerische Form kann aber nur dann aus die sem Substrat eine eigene "Wirklichkeit", die Widerspiegelung eines besonderen Dements im Leben der Menschheit schaffen, wenn sowohl die Binzelheit ihre Partikularität, wie die Allgemeinheit ihre gedankliche Abstraktheit verliert, wenn beide restlos im sinnlich geistigen Zwischenreich der Besonderheit aufgehen.

Die schillernde Bedeutung der Besonderheit bei einer stren en Vereinheitlichung des Gehalts ist die ideelle Basis der evokativen Wirkung der Form: die unzertrennbare, sinnlich-geistige Einheitlichkeit der Form kann nur denn ihre beabsichtigte Wirkung ausuben, wenn jedes ein elne ihrer komente, nicht nur eine inhaltliche Fulle vereinigend sus Ausdruck bringt, sondern auch jene Spannung, die deren an sich vorhandene Hterogeneität zueinander und zum homogeneisierenden Prinzip der Formung erfüllt. Goethe spricht diese Spannung an einem konkreten Fall sehr drastisch aus, wenn er sagt: "Alles Lyrische muss im Genzen sehr vermünftig, im Einzelnen ein bischen unvermunftig sein." Naturlich ist dies nur ein Beispiel. Diese Spannung kenn und soll sämtliche Gebiete und Aeusserungsweisen des menschlichen Lebens umfassen. Gerade in ihrer vereinheitlichenden Function muss die Form den Eindruck der intensiven Unendlichkeit der gestalteten Gegenstandlichkeit erwecken; gerade durch das sum Erlebnis-Erheben der Spannung zwischen den Elementen des Werks und seiner Einhelt sinnfällig



machen,

Die Besonderheit als Spielraum, als Kraftfeld zwischen Allgemeinen und Einzelnen, als organisierende Mitte ihrer widerapruchsvollen dynamischen Bezogenheit auflenander bildet die ideelle Grundlage für die künstlerische Wahrheit der Form, Die einzelnen Typen, thre gesellschaftlich-i haltliche Hierarchie, ihre Synthese zur Totalitat, zum Abbild einer typischen stappe der Menschheitsentwicklung erhebt sich erst durch die Formgebung aus einer blossen Möglichkeit in eine wirkende Wirklichkeit. Inhaltlich sind diese Biemente. obwohl sie bereits auch in ihrer Inhaltlichkeit vom eesthetischen Blickpunkt aus geforst sind, nur Elemente, Ansätze. Temienzen zu einem bestimmten konkreten Abbild der objectiven Wirklichkeit. Ihre endgültige, threr wahren Inhaltlichkeit entsprechende lebendige dynamische Verbundenheit. Zusammengehörigkeit kann erst in der künstlerischen · Form entstehen. Dass diese also als Form eines jeweilig bestimmten konkreten Inhalts definiert wurde, ware nur dann eine Beschrankung, wenn man Form und Inhalt in wissenschaftlich logischem Sinn auffassen wirde; aesthetisch angeschen entspringt eben daraus ihre Allgedeingültigkeit. Diese Bestilmung spricht nur in abstrakterer Welse die Grundwahrheit der Aesthetik aus. dass in ihrem Bereich das Typische das höchste Niveau der Verallgemeinerung ist. Die Wahrheit der Form ist also gerade als Sinnfalligmachen dieser konkreten Besonderheit eine Wahrheit des Lebens: die maximale Steigerung - und Cadurch die Erhebung zu einer besonderen Qualität - der Lebenswahrheit des widerspiegelten Inhalts.

> 12. Kunst als Selbstbewusstsein der Menschheitentwicklung

> > Darin drückt sich die Husmität der günstleri-

WITH Fil. 1817.

schen Gestaltung aus. Das Besondere als aesthetische Kategorie umfasst die ganze innere, wie äussere Welt und zwar gerade als Welt des Menschen, der Menschheit: die sinnlichen Erscheinungsformen der äusseren Welt sind dann - unbeschadet ihrer gestelgert intensiven Sinnlichkeit, ihres unmittelbaren Eigenlebens - immer Zeichen des Lebens der Menschen, ihrer Beziehungen zueinander, der Gegenstände, die diese Beziehungen vermitteln, der Natur im Stoffwechsel mit der menschlichen Gesellschaft. Das Allgemeine wiederum ist sowohl die Verkörperung einer der Mächte, die das Leben der Menschen bestimmen. wie auch - wenn es subjektiv als Inhalt eines Bewusstseins in der gestalteten Welt auftaucht - ein Vehikel des Lebens der Menschen. der Formung ihrer Personlichkeit und ihres Schicksals. Mit dieser Versinnbildlichung des Einzelnen wie des Allgemeinen verkündet das Kunstwerk - infolge seines objektiven Wesens unabhängig von den subjektiven Zielsetzungen, die seinem Entstehen zugrunde liegen - eine innere, in sich sinnvolle Beschaffenheit des menschlichen, des irdischen Lebens. Es hat diese Wesensart auch dann, wenn aus gesellschaftlich-geschichtlichen Gründen die bewussten Motive seines Entstehens transzendenten /magischen, religiösen/ Charakters waren. Es verkörpert gestaltend diese Motive - die Form ist ja vom Inhalt bestimmt -. sie tut es jedoch künstlerisch in einer Weise, die die Transzendenz unversehens in eine Immanenz des Irdischen verwandelt. Wir können also auch diese Transzendenz in den Werken der Vergangenheit heute miterleben, wir erleben sie aber als menschliches Schicksal, als menschliche Emotionen und Leidenschaften. Das so oft auftauchende Misstrauen von extremen Idealisten, von ideologischen Vertretern der Religionen der Kunst gegenüber hat auch hier, in dieser spontanen Tendenz der echten Kunst zu einer irdischen Immanenz einen seiner Grün-

MIAFIL, INT.

Dieses Probles der Husanität der Kunst ist unsertrennbar mit seiner Objektivität und Subjektivität verknüpft. auch hier wurde die theoretische Klärung dadurch verhindert, dass das Denken über Kunst sich zwischen den - hier falschen - tehlen der Allgeseinheit und Binzelbeit hin- und herbewegte und deshalb bald aus der Uberbetonung der Einzelheit in einen falschen Subjektivismus, der sich zumeist als aesthetischer Agnostizismus äusserte, bald aus Überbetonung der Allgemeinheit einem Dogmatismus verfiel. Die bergerliche Dekadens hat ebenfalls eine solche verzerrende Polarisation im falschen Subjektivismus und falschen Objektivismus zur theoretischen Grundlage. Der grosse Unterschied zur alten Zeit besteht jedoch darin, dass in dieser, wie wir das an einzelnen wichtigen Beispielen bereits gezeigt haben, die Intention der bedeutenden fortschrittlichen Denker y stets and die eigenartige aesthetische Besonderheit gerichtet war. auch wenn sie missverständlich von Allgemeinheit oder Minzelheit sprachen. Wahrend die Theorien der Dekadenz, wie wir ebenfalls wiederholt geweigt haben, die beiden in ihrer Isoliertheit, in ihrem Mangel an Zentrum falschen Fole als endgültige fixieren und erstarren Lassen.

Die Besonderheit als Mittelpunkt der gesthetischen Widerspiegelung der Wirelichkeit ist allein imstande, die spesifische dialektische Einheit des subjektiven und objektiven Faktors als widersprüchlich bewegendes Prinzip der ganzen Sphäre zu erhellen. Wir haben sowohl in der Werkindividualität selbst, wie in ihrer gesthetischen Wirkung diese dialektische Wechselbeziehung von Subjektivität und Objektivität aufgezeigt. Die eben hervorgehobene Husanität der Kunst gestattet uns eine weitere Konkretisierung. Indem die Kunst immer und ausschliesslich die Welt des Menschen gestaltet, indem in jedem Akt der Widerspiegelung /im Gegensatz zur wissenschaftlichen/

MITA FIL. INT.

der Mensch stets bestimmend anwesend ist, indem die aussermenschliche Welt in der Kunst nur als Vermittlungsglied der menschlichen
Beziehungen, Handlungen, Gefühlen etc. vorkommt, entsteht aus dieser objektiv dialentischen Wesensart der aesthetischen Widerspiegelung, aus ihrer Kristallisation in der Werkindividualität eine dialektische Gedoppeltheit des aesthetischen Subjekts, ein dialektischer
Widerspruch im Subjekt, der wiederum selbst die Widerspiegelung von
fundamentalen Tatbeständen der Menschheitsentwicklung aufzeigt.

Es handelt sich dabei um die Beziehung von Mensch und Menschheit. Objektiv ist dieses Verhältnis immer vorhanden gewesen, musste sich also in den Widerspiegelungsformen der Wirklichkeit immer irgendwie vorfinden. Da jedoch dieses objektive Sein im Laufe der "Vorgeschichte der Menschheit" is Urkosmunismus, in den Klassengesellschaften mehr an sich als für uns /sowohl im Sinne der Menschheit selbst, als im Bewusstsein der einzelnen menschen/, vorhanden war, musste sein direkter Ausdruck oft ein verzerrter, ein ungewollt irreführender werden. Solange für die Menschheit die Differenzierung in Stämme. Nationen etc. die Grundlage ihrer Existenz auch is Sinne des kulturellen Fortschritts war und ist, solange innerhalb einer jeden Nation der Klassenkampf den Motor der Entwicklung båldet, musste jeder direkte, diese objektiven Vermittlungen überspringende theoretische appell an die Menschheit die wahren Inhalte und Formen der Wirklichkeit vergewaltigen, Falsches, sehr oft Reaktionares zum Ergebnis haben. /Man denke an die heutigen Theorien von überstaatlichen, übernationalen "Synthesen", die nichts als ideologische Hilfsmittel des amerikanischen Imperialismus sind. Erst mit dem Entstehen des Sozialismus, mit der realen Verwirklichbarkeit der klas enlosen Gesellschaft erhebt sich dieses Problem objektiv in ein

höheres Stadium: der gemeinsame sozialistische Inhalt, der sich in nationalen Formen realisiert, zeigt bereits die Menschheit in den Uzrissen ihres konkreten Werdens und Seins, die konkrete Perspektive einer einheitlichen Menschheit.

An sich liegt diese Frage als eine dem Wesen nach historische ausserhalb des Rahmens unserer Betrachtungen, insbesondere ware es hier ganz unstatthaft, die geschichtlichen Wandlungen dieses Problemkomplemes auch nur skizzenhaft zu atreifen. Unser Interesse bleibt auf die Theorie der Widerspiegelung konzentriert. Da muss aber festgestellt werden, dass wenn ein Tatbestand an sich existiert, er in irgendeiner Form auch einen Reflex in der Widerspiegelung der Wirk-Lichkeit erhalten muss. In der wissenschaftlichen Widerspiegelung finden wir nicht selten einen als selbstverstämdlich vorausgesetzten. keiner Begründung bedürftigten Appell an jene Gemeinsamkeit, die das reale Substrat des Begriffs der Menschheit bildet. Man denke an die Kategorie der Logik, die hie einen Zweifel darüber aufwommen lassen, dass die grundlegenden Denkformen einen gemeinsamen Besitz der Menschheit als Ganzes bilden. /Wir sprechen hier naturlich nicht von den Naturwissenschaften, denn der Gegenstand ihrer Widerspiegelung ist vorwiegend eine aussermenschliche Wirklichkeit./ Mit Recht wird ein solches gemeinsam Menschliches vorausgesetzt; denn abgezehen davon. dass der Mensch seit seiner Menschwerdung sich im anthropologischen Sinne nicht mehr entscheidend verwandelt hat, zeigt die historische Entwicklung, dass trots ungeheurer Variabilität, sogar in sehr wesentlichen Fragen, bestimmte Stadien oder Etapped ausserst verwandte typische Züge zeigen, sich auf bestimmte allgemeine Gesetze zurückführen Lassen. /Die ökonomischen Formationen, ihre Entstehung und Auflösung etc./. Baturgemäss liegt diese Gemeinsammeit vorwiegend im

> MTA FIL. INT. Lukács Arch.

Gebiet des Algemeinen; je näher wir der kontreten Wirklichkeit kommen, desto beherrscheder und plastischer treten die Differenzen hervor /Entstehung des Kapitalismus in England, Frankreich etc./

Mit dieser Feststellung haben wir uns der Beantwortung dieser Frage für die Aesthetik mit einem Schritt angenahert. Denn für die Entstedung eines jeden Kunstwerks ist gerade das Konkrete der widerspiegelten Wir lichkeit ausschlaggebend. Eine Kunst, die ihre nationalen Grundlagen, die Klassenstruktur ihrer Gesellschaft, die Stufe des Klassenkampfes in ihr, wie subjektiv die Stellungsnahme des Autors zu allen diesen Fragen überspringen wollte. misste sich dadurch als Kunst selbst aufheben. Ms ist wissenschaftlich sinnvoll, die gemeindamen allgemeinen Gesetzlichkeiten einer ökonomischen Formation /sogar aller Formationen/ gu erforschen. Fur jedes Kunstwerkkommt jedoch stets nur eine bestimmte konkrete Entwicklungsetappe einer bestimmten konkreten Pormation als unmittelbarer Gegenstand der Gestaltung in Betracht. Diese unzweifelhafte Wahrheit wurde lange Zeit durch die idealistische Theorie des "allgemein Menschlichen" als Vorwurf der Kunst verdankelt und eine heilsome Wendung ist erst durch den historischen Materialismus /und seine bedeutenden Vorläufer/, die die Kunst theoretisch in die Realitit ihrer tatsächlichen Wirksemkeit zurückversetzt haben.

Indessen ist hier vorübergehend eine entgegengesetzte Verzerrung eingetreten. Der Vulgärmarkismis hat die soziale Genesis der Kunst mit der Tatsache ihres Wesens unmittelbar identifiziert und kam dabei zuweilen zu so absurden Folgerungen, dass
z.B. in der klassenlosen Gesellschaft die grossen Kunstwerke der
Klassengesellschaften unverständlich und ungeniessbar werden würden.
Solchen Verengerungen und Verzerrungen der wahren Tatbestände Liegt

die Vernachlässigung der Widerspiegelungstheorie, dep Auffassung der Kunst als blossen Ausdruck einer bestimmten Position im Klassenkampf zugrunde. Denn erst mit der Widerspiegelung als grundlegenden Frinzips der Kunst ist die Universalität der künstlerischen Gegenständlichkeit und mit ihr die der künstlerischen Form theoretisch begründet. Die soziale Determiniertheit der Genesia, die notwendige Partei-Lichkeit jeder Gestaltung können sich erst auf dem Boden einer solchen Universalität der reproduzierten Welt und der ihrer Mittel zur Reproduktion wirklich entfalten. Dieser Lage entsprechend hat Marx selbst die Frage vollständig anders gestellt, als seine Valgariçation. Auch für ihn ist natürlich die soziale Genesis der Ausgangspunkt. Mit ihrer Lösung jedoch beginnt erst die wirkliche Aufgabe der Aesthetik: "Aber die Schwierigkeit liegt nicht darin, zu verstehen, dass griechische Kunst und Epos an gewisse gesellschaftliche Entwicklungsforsen kenüpft sind. Die Schwierigkeit Ast, dass sie uns noch Kunstge uss gewähren und in gewisser Beziehung als Norm und unerreichbare Muster gelten. "60

Ist die Frage so gestellt. so taucht naturgemäss die des gemeinsamen Substrats auf. /Dieses zeigt. dass die
Theorie vom "allgemein Menschlichen" eine falsche Antwort auf eine
berechtigte Frage war./ Bei einer materialistisch dialektischen Betrachtung des Geschichtsprozesses ergibt sich die Antwort nicht allmuschwer: dieses gemeinsame Substrat ist die Kontinmität der Entwicklung, die reale Wechselbeziehung der Teile in ihr, die Tatsache,
dass die Entwicklung nie ganz von vorm anfangt, sondern stets die
Ergebnisse früherer Etappen den gegenwärtigen Bedurfnissen entsprechend bearbeitet, sie sich einverleibt; die Kompliziertheit und Ungleichmassigkeit dieser Entwicklung kann hier natürlich nicht behan-

MIA FIL. INT. Eukács Arch. delt werden. Die blosse Feststellung dieses Tatbestandes gibt aber das inhaltliche Moment an. das die Entwicklung der Menschheit für die Kunst gestaltbar und zur Aufgabe der Gestaltung macht: gerade in der Konkretheit des nationalen und klassenmässig unmittelbaren Inhalts jenes Neue zu entdecken, das zum dauernden Besitz der Menschheit zu werden verdient und auch ein solcher Besitz wird. Bei der Behandlung der Originalität und der Dauerwirkung haben wir uns bereits mit dieser Frage beschäftigt, die jetzt freilich in eine weitaus konkretere Beleuchtung gelangt.

Diese Bestimmung ist aber noch immer nicht hinreichend konkret für die spezifischen Aufgaben der Kunst. Die Kontimuitat der Menschheitsentwicklung selbst hat ihre solide materielle Basis, über welche wir früher andeutend gesprochen haben. Für die Kunst dient diese jedoch nur als Vermittlung, um ihre Aufgabe: die Gestaltung des Menschen, seines Schicksals, seiner Aeusserungsweisen etc. - alldies im weitesten Sinne genommen - zu erfüllen. Damit erst erhält diese Aufgabe ihr eigentliches Profil: die Entwicklung bringt ununterbrochen Aenderungen im Typischen hervor, dessen grosser Teil naturgemäss völlig ephemer ist. Mur eine begrenzte Anzahl der neu entstehenden gesellschaftlich-geschichtlich typischen Menschen und Situationen wird - im guten, wie im schlechten Sinne - vom Gedächtnis der Menschheit aufbewahrt, als dauernder Besitz ins Spätere einverleibt. Das ware jedoch bloss eine inhaltliche Auswahl, bei welcher noch die Beschränkung gemacht werden muss, dass vom Standpunkt des inhaltlich-Typischen der Gegensatz des Ephemeren und Perennierenden ein bloss relativer sein muss. Denn kein Typus gehört mit Haut und Haeren zu dieser oder jener Kategorie, die Zugehörigkeit entscheidet sich auch danach, wie weit es der künstlerischen Widerspiegelung ge-

> MYA FIL. INV. Lukács Arch.

lingt, die typischen Migenschaften so zu fassen, dass in ihnen ein Moment dieser Dauerhaftigkeit – als Gutes oder Böses – zum Ausdruck gelangt. Die von der historischen Entwicklung selbst aufbewahrte Masse von typischen menschlichen Eigenschaften ist darum sicher weitaus grösser, als die Zahl der in Kunstgestaltungen lebendig erhaltenen. Die Kunst hat also für die Dauerhaftigkeit ihres Typenschaffens eine objektive Basis in der Wirklichkeit selbst, ob jedoch gestaltete Typen entstehen und bleiben, ist das Ergebnis ihrer eigenen Aktivität.

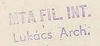
Dabei wurde diese Frage vorerst nur vog inhaltlichen Standpunkt betrachtet. Das Lebendigbleiben eines Werks und der in ihm gestalteten Typen ist letzten Endes natürlich ein Problem der künstlerischen Formvollendung. Wie viele Werke sind uns überliefert, die von den Fachleuten immer wieder betrachtet und ausgelegt werden, weil sie ausserordentlich wichtige historische Dokumente vergangener Zeiten sind, und viele Spezialisten haben die Neigung, diese historisch-inhaltliche Interessantheit mit dem lebendig künstlerischen Wirksambleiben zu verwechseln. Dagegen mass immer wieder an das unmittelbar Evokative der känstlerischen Form erinnert werden. Sicher ist, dass der sophokleische "Ödipus" für den Historiker des Altertums eine Fülle von Belehrungen gibt. Es ist aber ebenso sicher, dass neun Zehntel der späteren Zuhörer oder Leser dieses Dramas von solchen sachlich historischen Voraussetzungen nichts oder ziemlich wenig weiss und dennoch in tiefster Erschütterung seiner Wirkung unterliegt. Es ware jedoch ein entgegengesetztes, falsches Extrem zu meinen, es handle sich bei dieser Wirkung ausschliesslich um die "Magie" der Formvollendung. Diese ist da - gerade der "Odipus" wird ewig auch ein formelles Muster einer bestimmten Art

> MTAFIL INT. Lukács Arch

der dramatischen Komposition bleiben - sie allein wirde jedoch bloss eine Leere und darum ephemere Spannung, einen blossen Grand Guignol-Effeat hervorrufem. Was der Zuhörer im "Ödipus" erschüttert erlebt, ist eben ein typisches Menschenschicksal, in welchem - es erlebend - auch der heutige Mensch, auch wenn er die konkreten historischen Voraussetzungen nur in ihren gröbsten Umrissen verstehen
kann, unmittelbar emotionell eines men causa agitum innewird.

Freilich bedarf diese Identifikation mit dem gunstlerisch Dargestellten einer weiteren Konkretisierung, Wenn etwa die Sowjetjugend zu den Aufführungen von "Nora" oder "Romeo und Julia" strömte und ihre Gestalten und Schicksale jubelnd sich zu eigen machte, so ist es klar, dass jeder Zuschauer genzu wusste, dass derartigo konkrete Schicksale vollständig ausserhalb seines Lebenskreises liegen, Cass sie unwiderbringlich der Vergangenheit angehören. Woher aber dann die evokative Macht solcher Dramen? Wir glauben, sie liegt darin, dass hier gerade die eigene Vermangenheit zum Leben erweckt, gegenwärtig gemacht wurde und swar nicht das personliche Vorleben eines jeden einzelnen Individuums, wohl aber sein Vorleben als Angehöriger der Menschheit. Deren Schicksal erlebt er auch, wenn die die Gegenwart gestaltenden Werke auf ihn wirken. ein derartigos, wenn die Kraft der wast ihm raumlich oder zeitlich. nationel oder klassenmässig Fremies in solcher Weise zum Erlebnis macht. Denn es ist ebenso eine unbestreitbare Tatsache, dass Massen von Proletarier Tolstoj begeistert gelese heben, wie dass nicht kleinere Massen von Bürgerlichen Gorkia.

Alle diese Beispiele weisen eindeutig auf den wirklichen Grund solcher Wirkungen: die Menschen erleben in den großen Kunstwerken Gegenwart und Vergangenheit der Menschheit, die



Zukunstperspektiven ihrer Entwicklung, sie erleben sie aber nicht als eine Sussere Tatsache, die man als mehr oder weniger wichtig zur Kenntnis nimmt. sondern als etwas für das eigene Leben Wesentliches, als wichtiges Woment auch ihres eigenen individuellen Daseins, Marx hat über die Wirkung Homers sprechend diese Frage prinzipiell verallgemeinert: "Ein Mann wann nicht wieder zum Kind werden oder er wird kindisch. Aber freut ihn die Naivität des Kindes nicht, und Euss er nicht selbst wieder auf einer höheren Stufe streben, seine Wahrheit zu reproduzieren? Lebt in der Kindernatur nicht in jeder Epoche ihr eigner Charakter in Naturwahrheit auf? Warum sollte die geschichtliche Kindheit der Menschheit, wo sie am schönsten entfaltet. als eine nie wiederkehrende Stufe nicht ewigen Reiz ausüben? Es gibt ungezogene Kinder und altkluge Kinder. Viele der alten Völker gehören in diese Kategorien. Normale Kinder waren die Griechen. Der Reiz ihrer Kunst für uns steht nicht im Widerspruch zu der unentwickelten Gesellschaftsstufe, worauf sie wuchs. Ist vielmehr ihr Resultat und hangt vielsehr unzertrennlich dasit zusammen, dass die unreifen gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen sie entstand und allein entstehen konnte, nie wiederkehren können, "61 Und es ist ohne weiteres klar, dass diese Erörterungen von Marx sich nicht allein auf die Kindheitsperiode der Menschheit beziehen, dass vielmehr jeder Abschnitt als solches Moment der eigenen, nie wiederkehrenden Vergengenheit erlebt werden kann.

wir haben bereits darauf hingewiesen, dass die für das Entstehen des Kunstwerks relevante Schöpferpersönlichkeit nicht einfach und unmittelbar mit seiner Alltagsindividualität identisch ist, dass das Schaffen von ihm eine Verallgemeinerung seiner Selbst, das sich Erheben aus seiner partikularen Einzelheit in

MTA FIL. INT.

die aesthetische Besonderheit fordert. Ebenso sehen wir jetzt, dass die Wirkung bedeutender Werke, as auffallendsten, wenn der gestaltete Inhalt räumlich-zeitlich, national oder klassenmissig ein fremder ist, eine Erweiterung und eine Vertiefung, eine Erhöhung der unmittelbaren Alltagsindividualität mit sich bringt. Und gerade in dieser Bereicherung des Ichs liegt vor allem das beglückende Erlebnis, das die wirklich grosse Kunst gibt.

Es ist eine allgemein amerkannte Tatsache. dass solchen Wirkungen der Kunst die Erhebung des sie geniessenden Individuos aus der Partikularität des bloss Subjektiven in die Besomierheit als entscheidendes Moment zugrundeliegt. Es erlebt Wirklichkeiten, die ihm in der vom Werk dargebotenen Rille sonst unzugänglich wären, seine Vorstellungen über den Menschen, über dessen reale Möglichkeiten im Guten, wie im Bösen erfahren eine ungeahnte Erweiterung, von ihm räumlich wie zeitlich, historisch wie klassenmassig freude Welten enthüllen sich vor imm in der inneren Dialektia jener Kräfte, in deren Wechselspiel es zwar etwas Fremdes erlebt, aber zugleich doch etwas, das mit seinem eigenen Lebenslauf, mit seiner eigenen Innerlichkeit wirklich in Beziehung gesetzt werden kann. /Wo das letatere fehlt, entsteht ein rein Husserliches. Manchaal formal oder technisch artistisches, dem Wesen nach aber nicht aesthetisches, rein nach aussen gewendetes Interesse am Exotischen, eine blosse Neugier.

Der eigentliche Gehalt dieser Verallgemeinerung, die objektiv wie subjektiv die Individualität vertieft und
bereichert, aber nie aus ihr herausführt, ist eben der gesellschaftliche Charakter der menschlichen Persönlichkeit. Aristoteles hat
dies noch genau gewast. Erst im subjektiven Idealisms der bürger-



lichen Epoche wurde dieses gesellschaftliche Substrat des aesthetischen Schaffens und seiner Wirkung in den verschiedensten Weisen mystifiziert. Der Gehalt des Werks und deszufolge seiner Wirkung ist das Selbsterlebnis des Individuems im entfalteten Reichtum seines Lebens in der Gesellschaft und - durch die wesenhaft neuem Züge der so deutlich gemachten menschlichen Beziehungen vermittelt - seine Existens als Teil und Moment der Entwicklung der Menschheit, als deren konzentr erte Abreviatur. 62 Diese Erhöhung der partikularen Subjektivitat führt sie nicht aus sich selbst heraus, in ein rein objektiv Allgemeines, vertieft im Gegentell die Individualität, gerade indem sie sie in dieses Zwischenreich des Besonderen einführt. Das Bubjekt des Rezeptiven macht is aesthetischen Genuss jene Bewegung nach, die im Schaffen der Wersindividualit t ihre objektive Form erhält: eine "Wirklichkeit", die im Sinne der Differensierung intensiver ist. als die Erlebbarkeit der objectiven Wir lichkeit selbst. die gerade in dieser Intensität& die in der wirklichen verborgenen Wesenhaftigkeit unmittelbar offenbart. So führt die Erhöhung der Subjectivität ins Besondere is Rezeptiven einen ahnlichen Erhöhungsprozess, wie is Schaffenden herbei. Dabei ist es klar, dass das Gestaltungsniveau der Werkindividualität den Grund für solche Wirkungen bildet. Hegel hat is Begriff des "Pathos"63 richtig jenes seelisch-geistig-moralische Niveau erblickt, zu welchem die Gestaltung im Werk sich erheben muss, um eine echt aesthetische Wirkung auszulösen: die Besonderheit der Werkindividualität bestimmt die Tendenz zur Besonderheit im aesthetischen Akt des Kunstgemusses.

Freilich besteht die gesellschaftliche, die menschheitliche Wirkung der Kunst nicht allein aus einem Rausch der direkten Rezeptivität. Eine jede solche Wirkung hat ein Vorher und

MTA FIL. INT. Lukács Arch.

ein Nachher, und es ist eines der grössten Fehler der meisten idealistischen Aesthetiker, dass sie dieses unmittelbar kunstlerische Wirkung vom ganzen Leben des Rezeptiven künstlich isolieren. Kein Mensch wird direkt ein anderer im Kunstgenuss und durch ihn. Die Bereicherung durch diesen ist die seiner Personlichkeit, ausschlieselich ihrer. Diese ist aber klassensässig, national, historisch etc. sowie innerhalb von diesen Bestimmungen durch eigene Erfahrungen geformt, und es ist wieder e ne hoble Aesthetenillusion, als ob es auch nur einen Menschen gäbe, der als seelische tabula rasa ein Kunstwerk in sich aufnehmen könnte. Nein, alle seine bisherigen Erfahrungen, die auf Grundlage seiner sozialen Bestiamtheit in ihm lebendig vorhanden waren, bleiben auch im Kunstgenuss wirm am. Bei aller Amerkennung der evokativen Macht der künstlerischen Form muss darüber Klarheit herrschen, dass jeder Rezeptive die von der Kunst widerspiegelte Wirklichkeit umunterbrochen mit der von ihm bis dahin erworbenen vergleicht. Natürlich handelt es sich auch hier nicht um ein mechanisch-photographisches inneres Aufeinanderlegen der einzelnen, früher im Leben um jetzt im Kunstgenuss erlebten Details. Wie wir es bereits in anderen Zusammenhängen ausgeführt haben, ist ausschliesslich von einem Entsprechen zweier Ganzheiten, der der Konkreten Gestaltung und der der bisherigen Erfahrung die Rede.

Die Amerkennung dieses Tatbestandes beinhaltet nicht die geringste Einschränkung dessen, was wir über die Macht der echt künstlerischen Formgebung ausgeführt haben. Im Gegenteil.

Das. was wir eben die beglückende Bereicherung im Kunstgenuss nammten. beruht gerade darauf, dass kein Rezeptiver als tabula rasa den Kunstwerken gegenübersteht. Belbstverständlich entsteht dann in der Wirkung oft ein Kampf zwischen ältern Erfahrungen und gegenwärtigen

Kunsteindrücken, Sein Schlachtfeld ist gerade jenes Entsprechen des Ganzen, wovon wir eben sprachen; das der Details bietet blosse Anlässe dazu. Die Wirkung der grossen Eunst besteht gerade darin, dass das Neue, das Originelle, das Gehaltvolle den Sieg über die alten Erfahrungen des Rezeptiven erringt. Gerade darin äussert sich ja die Erweiterung und Vertiefung der Erfahrungen durch die im Werk gestalteten Welt.

Naturlich kommen häufig Fälle vor. wo infolge des Nichtentsprechens die Wirkung ausbleibt, das Werk abgelehnt wird, Dies kann in den ideellen und künstlerischen Mangeln des Werks, kenn aber auch in der ideologischen oder Künstlerischen Unreife des Rezeptiven begründet sein. Die Behandlung dieser Fragen gehört in die Geschichte der Künste, die ihrer allgemeinen Prinzipien, in jenen Teil der Aesthetik, der sich mit der Analyse der verschiedenen Stufen der Rezeptivität beschäftigt. Hier wird für unsere Fragen eine echt aesthetisch gebildete Empfänglichkeit vorausgesetzt. Dass es sich in der gesellschaftlichen Wirklichkeit um einen historischen Frozess des Entstehens einer solchen Aufnahmefähigkeit handelt, dass die se Entwicklung such heuts noch längst nicht abgeschlossen ist, dass also nicht jeder Rezeptive noch in der hier angegebenen Weise adaquat auf die Kunst reagieren kann, ändert an der prinzipiellen Seite der Frage, an der spezifisch-aesthetischen Widerspiegelung der Wirklichkeit nichts. Merz führt die objektive Notwendigkeit einer solchen Wechselwirkung auf das ganze Leben der Gesellschaft aus. interessanterweise gerade mit einer Berufung auf die Kunst: "Der Kunstgegenstand - ebenso jedes andere Produkt - schafft ein kunstsinniges und schönheitgenussfähiges Publikus. Die Produktion produziert daher nicht nur einen Gegenstand für das Subjekt, sondern auch ein Subjekt

> MTA FIL. INT. Lukács Arch.

in den Gegenstand."<sup>64</sup> Die Einfügung dieses von uns hier hervorgehobenen Tatbestandes in einen universellen Zusammenhang schwächt die Bedeutung des Spezifischen an der aesthetischen Rezeptivität, an der Konsumtion der Kunst nicht im gerinsten ab. Sagt doch Marx wenige Zeilen vor seinen von uns zitierten Ausführungen: "Einmal ist der Gegenstand kein Gegenstand überhaupt, sondern ein bestimmter Gegenstand, der in einer bestimmten, durch die Produktion selbst wieder zu vermittelnden Art konsumiert werden muss."<sup>65</sup>

Für die richtige Einschätzung der Wirkung der Kunst ist ihr Nachher nicht minder wichtig, als das Vorher. Für die Polisideologie der antiken Aesthetiker stand diese Frage selbstverständlicherweise im Mittelpunkt. Sowohl das Misstrauen Platons der Kunst gegenüber, wie die Katharsistheorie von Aristoteles haben darin ihre Quelle. Erst die idealistischen Theorien und die von der Gesellschaft sich immer stärker loslösende Praxis der neuesten Kunst isoliert, nach dem Modell des Lebens in der Dekadenz, auch die aesthetische Wirkung vom Vorher und Nachher; genauer gesagt: sie fasst diese Wirkung als einmaligen Rausch auf, der als Nachher /wie auch als Vorher/ von einem Meer der grenzenlosen Langeweile, des depressiven Katzenjammers umgeben ist; am besten ist diese Wirkungsart beim jungen Hofmannsthal geschildert.

Ganz anders ist die Lage in der Gesellschaft der normal tätigen Wenschen. Die Bereicherung, die ihnen der Kunstgenuss gewährt, wirkt sich freilich oft allmählich und indirekt. in ihrer ganzen Lebensführung, darin auch in ihrer Beziehung zur Kunst aus. Das Wesen dieses Nachher können wir am besten mit der Wiederholung von Tschernischewskijs Worten umschreiben: die Kunst ist "ein Lehrbuch des Lebens". Selbstverständlich gibt es Werke - darunter

auch viele erstrangige - deren Wirkung eine direktere ist, wo die Bereicherung im Nachher sich ohne Vermittlung in Handlung umsetzt: ganz unmittelbar etwa in der "Marseillaise", aber auch relativ unmittelbar als die leidenschaftliche Verehrung eines bestimmten typischen Verhaltens, als der Versuch, es zum Vorbild im Leben zu nehmen, als die ebenso leidenschaftliche Ablehnung eines anderen Typus etc. Es ware lächerlich, wie es der grösste Teil der dekadenten Kunst theorie zu tan pflegt, solche Wirkungen als "unkunstlerische" zu bekritteln; man müsste damit Aischylos und Aristophanes. Cervantes und Rabelais, Goya und Daumier etc. etc. aus dem Bereich der Kunst entfernen. Es ware aber ebenfalls einseitig und verfehlt, in einer solchen direkten und gradlinigen Wirkung das alleinige Kriterium der Kunst zu erblicken. Nicht nur weil die Liste der "ausgeschlossenen" Meisterwerke vielleicht noch grösser ware, sondern auch deshalb, weil eine grosse Reihe von solchen, die in ihrer Gegenwart eine derartige direkte Wirkung ausgeübt haben, auf Grundlage einer mehr indirekt gewordenen zum Lebendigen Bestandteil der Kunstwelt einer späteren Zukunft geworden sind. Es genügt, wenn wir Werke, wie "Figeros Hochzeit" oder "Werther" erwähnen.

Das Gemeinsame in der direkten und indirekten Beeinflussung des Rezeptiven durch den Kunstgenuss ist die von uns geschilderte Verwandlung des Subjekts, seine Bereicherung und Vertiefung, seine Befestigung oder Erschütterung. Und dammt sind wir wieder bei dem entscheidenden Gegensatz zwischen Kunst und Wissenschaft angelangt. Wie in der Objektivität der Widerspiegelung der von jedem subjektiven Moment seiner Genesis losgelöste Satz, der immer von der Subjektivität Westimmten, ohne solche unvorstellbaren Werk-individualität gegenübersteht, so auch in der Wirkung. Die Wissen-

MTA FIL. INT.

schaft deckt die vom Bewasstsein unabhängige objektive Wirklichkeit in ihrer Gesetzmässigkeit auf. Die Kunst wirkt unmittelbar auf das menschliche Subjekt, die Widerspiegelung der objektiven Wirklichkeit. die der gesellscaftlichen Menschen in ihren Wechselbesiehungen, in ihrem gesellschaftlichen Stoffwechsel mit der Natur ist hier ein. freilich unentbehrliches. Vermittlungsglied, aber doch bloss ein Mittel. um dieses Wachstum des Subjekts hervorzubringen. Darum kann als entscheidendes Kennzeichen dieses Gegensatzes gesagt werden: die wissenschaftliche Widerspiegelung macht aus dem an sich ihrer Objektivitat, ihres Wesens, ihrer Gesetsmässig eit ein möglichst angewessenes Für uns; ihre Wirkung auf die menschliche Subjestivität ist also vor allem die extensive, wie intensive Entfaltung, Verbreiterung und Vertiefung des Bewusstseins, des bewussten Wissens um Natur, Gesellschaft und Menschen. Die künstlerische Widerspiegelung schafft einerselts solche Abbilder der Wirklichkeit, in denen das An-sich-Sein der Objektivität in ein Für-sich-Sein der gestalteten Welt in die Werkindividualität verwandelt wird, andererseits/entsteht in der sdaquaten Wirkung solcher Werke eine Erweckung und Arhöhung des senschlichen Selbstbewasstseins: indea der Rezeptive je eine Gerartige für sich seiende "Wirklichkeit" - in der eben geschilderten Weise - erlebt, entsteht in ihm ein Für sich des Subjekts, ein Selbstbewasstsein, das nicht in feindlicher Abtrennung von der Aussenwelt besteht. sondern ein reicheres und vertiefteres Bezogenwerden einer reich und tief erfassten Aussenwelt auf das dadurch bereicherte und vertiefte Selbatbewasstsein des Menschen, als Mitglieds der Gesellschaft, der Klasse, der Nation, als selbstbewassten Microkosmos im Macrokosmos der Menschheitsentwicklung bedeutet. 66

Haben wir aber so den Gegensatz zwischen den MFA FIL INT.

Lukács Arch.

beiden Widerspiegelungsarten festgestellt, so mass wieder daran erinnert werden, dass beide dieselbe objektive Wirklichkeit reflektieren, dass beide - freilich in verschiedener Weise - Momente desselben gesellschaftlich-geschichtlichen Entwicklungsprozesses der Menschheit sind, Darus darf man auch hier Bewussteeln und Selbstbewusstsein nicht starr einander ausschliessend in Gegensatz bringen, wie dies z.B. Caudwell unter dem Minfluss der Ideologie der Dekadenz tut. man mass in ihnen vielmehr Pole der subjektiven Aufnahme der Welt erblik-Ken. zwischen welchen unzählige dialektische Wechselwirkungen und Ubergange wirksam sind. Denn es versteht sich von selbst, dass auf jene widerspiegelten wissenschaftlichen Inhalte, die primir nur eine vom Bewasstsein unabhängig existierende Wirklichkeit zum Besitz des menschlichen Bewusstseins wachen, einen ausserorgentlichen, zuwellen geradesu unwilsenden Binfluss auf die Entwicklung des menschlichen Selbstbewasstseins ausüben. Es genügt vielleicht, wenn wir an die Wirkung denken, die die wissenschaftlichen Entdeckungen etwa von Kopernikus oder Darwin auf das Was und Wie des Selbatbewusstseins der Menschen ausgeübt haben, garnicht zu sprechen von der Einwirkung von Marx oder Lenin, der von ihnen vermittelten ökonomischen und historischen Kenntnisse auf das soziale und nationale Selbstbewasstsein der Menschen. Andererseits wurde es in diesen Betrachtungen vielfach hervorgehoben, dass für das Entfalten des Selbstbewusstseins durch die Wirkung der Kunstwerke der Umweg über die Widerspiegelung der Wirklichkeit absolut entbehrlich ist, sogar in Kunstarten, wie Musik oder Lyrik, wo die Ideologie der Dekadens dies zu leuglen pflegt. muss eine konkrete mermistische Analyse diesen Tatbestand feststellen. Dass die grosse Mpik, die Tragodie, die wirklich grosse Malerei etc. stets such inhaltlich "Welten" vermitteln und erst auf diesem Weme

MTAFIL, INT.

auf das Selbstbewusstsein einwirken, ist bekannt. Wer könnte bestimmen, ob mehr Menschen durch die Kunst oder durch die Wissenschaft die Geschichte ihres Vaterlandes sich zu eigen gemacht haben?

Übergänge und Wechselwirkungen spielen also hier eine grosse Rolle. Dennoch - oder vielmehr gerade deshalb - ist die Polarisation vom Bewastsein /Wissenschaft/ und Selbstbewasstsein /Kunst/ eine Tatsache, eln richtiges Kennzeichen der Differenzierung der beiden Arten der Widerspiegelung. Dass diese Polarisation erst im Laufe einer langen historischen Entwicklung ihre reine Form erreicht hat, dass in früheren Zeiten sowohl Wissenschaft wie Kunst mit inzwischen aus diesen Gebieten weitgehendst zurückgedrängten Verhaltungsarten zur Wir lichkeit /Magie. Religion/ vielfach versengt erschienen sind, widerlegt nicht, bestätigt vielsehr unsere Auffassung. Denn sowohl Wissenschaft. wie Kunst konnten ihre angemessene Form nur in diesem Kampf um ihre Reinheit, um ihr Spezifisches in der Widerspiegelung der Wirklichkeit erringen. Für die Theorie des dialektischen Materialisuus bilden aber diese geschichtlich erlangten adaquaten Former den wesentlichen Gegenstand der Untersuchung: mit den historischen Bedingungen der Entwicklung ihrer Polarisation hat sich der historische Materialismus auseinanderzusetzen.

Rreuzungspunkte. Überdeckungen etc., die man in den konkreten Objektivationen beider Widerspiegelungsarten finden kann, dass die noch so zahlreichen Wechselwirkungen und Übergänge in Genesis und Wirkung ihrer Produkte den fundamentalen Gegensatz der Pole nicht aufheben können. Ersteres folgt aus der Gemeinsamkeit der widerspiegelten Wirklichkeit, letzeres aus der allmählich herausgebildeten Verschiedenheit ihrer Strukturformen. Will man aber in der aesthetischen Wider-

allgemeinheiten hinausgaben, so muss - natürlich bei hinreichender Berücksichtigung dieser gemeinsamen Basis - doch der Akzent auf die Verschiedenheit, auf die Gegensätzlichkeit geleut werden. Das ist in diesen Betrachtungen mit der Rolle der Kategorie der Besonderheit versucht worden. Die eben angedeutete Polarisation der Rolle von Wissenschaft und Eunst im Leben und in der Entwicklung der Menschheit, die Polarisation vom Bewusstsein und Selbstbewusstsein ist nichts mehr, als eine Schlussfolgerung, eine Zusammenfassung aller spezifischen Bestimmungen, die man - bei Zuhilfenahme unserer Theorie über die Kategorie der Besonderheit in der aesthetischen Widerspiegelung-aus dem aufmerksamen Verfolgen der Kunstphänomene gewinnen kann.

- 1. Lenin: Aus des philosophischen Nachlass, Wien-Berlin 1952. 287.
- 2. Marx-Engels: Die heilige Familie. Werke MEGA-Ausgabe. Moskau
  III.305. We wir es nicht ausdrücklich anders angeben.
  werden Marx und Engels stets nach dieser Ausgabe zitiert.

I.

- 1. Kant: Kritik der Urteilskraft. §.75.
- 2. Kant: Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft. Werke.
  Ausgabe Cassierer. Berlin 1922. V. 195/6.
- 3. Keitik der Urteilskraft. § 77.
- 4. Kant: Erste Binleltung etc. a.a.o. 191.
- 5. Bbd.
- 6. Ebd. 184.
- 7. Kritik der Urteilskraft. Einleitung. Abschnitt IV.
- 8. Hod.
- 9. Kant: Erste Einleitung, a.a.o. 198.
- 10. Kritik der Urteilskraft § 70.
- 11. Ebd.
- 12, Ebd. § 61.
- 13. Rbd. \$ 64.
- 14. Ebd. \$ 65.
- 15. Eog. Einleitung, Abschnitt VIII.
- 16. Hod.
- 17. Edd. \$ 77
- 18. Schelling, Werke, Stuttgart, 1856 ff. I. Abteilung Bd. II. 565/6
- 1 . Ebd. 566.
- 20. Ebd. 566/7
- 21. Ebd. I. III. 89/90
- 22. Ebd. I. II. 567
- 23. Ebd. I.III.410.
- 24. Ebd. 606.
- 25. Mbd. I. IV. 75.
- 26. Ebd. 77.
- 2/. Ebd. I.II.64.
- 28. Hegel: Werke. Berlin 1932 ff. XV.672. Wo keine besondere andere Angabe. wird aus dieser Ausgabe zitiert.
- 27. Schelling: Werke, I.II.64.
- 30. Ebd. 66.

Lukács Arch.

342

- el. Ebd. I.V. 389.
- 32. Mod. 390.
- 33. abd. 388.
- 34. Ibd. 389.
- 35. Bod. 444.

- 1. Der junge Hegel. Zürich 1948. 2 Eufloge Berlin 1954.
- 2. Hegel: Enzyklopädie § 249.
- 3. Hegel: Die Verfassung Deutschlands, Schriften zur Potitik und Rechtsphilosophie. Leipzig 1923. 140/41.
- 4. Hegel: Wissenschaftliche Behandlungsarten des Naturrechts, Ebd. 402. Die damalige Terminologie Hegels ist noch vielfach schellingisch; so hier gerade "Potenz".
- 5. Ibd. 403.
- 6. Ebd. 352.
- 7. Ebd. 409.
- 8. Ebd. 406.
- 9. Hegel: Die Vernunft in der Geschichte, Leipzig 1917. 74.
- 10. Hbd. 75.
- 11. Engels: Feuerbach, Wien-Berlin, 1927, 20.
- 12. Hegel: Werke, II. 11.
- 13. Hegel: Die Vernunft in der Geschichte, a.a.o. 83.
- 14. Marx+ Werke: III.258.
- 15. Hegel: Die Vernunft in der Geschichte, a.a.o. 83.
- 16. Marx: a. a.o. 253.
- 17. Hegel: Jenenser Realphilosophie, Leipzig 1931, II.198. Für die ganze Frage von Arbeit und Teleologie vergl. mein Buch: Der junge Hegel. 431 ff.
- 18. Marx: Das Kapital. Berlin, 1947. I. 185/6.
- 19. Ebd.
- 20. Ebd. 389.
- 21. Engels: Antidühring. MEGA 75.
- 22. Lenin: Philosophischer Nachlass, a.a.o. 122.
- 23. Hegel: Werke V. 238.
- 24. Hegel: Rechtsphilosophie. § 270. Zusatz
- 25. Ebd.
- 26. Ebd. § 189.
- 27. Ebd. Zusatz
- 28. Ebd. § 198.
- 29. Ebd. § 199

MARL INT. Lukács Arch.

- 30. Ebd. § 185
- 31. Hegel: Enzyklopädie, § 163. Zusatz 1.
- 32, Hegel: Rechtsphilosophie, § 206.
- 32/a Ebd. § 184. Zusatz
- 34. Ebd. § 185. Zusatz
- 35. Hegel: Werke, X. I. 147.
- 36. Hegel: Rechtsphilosophie, § 303.
- 37. Ebd. § 275.
- 38. Ebd. § 280.
- 39. Hegel: Werke IV. 234/5.
- 40. Ebd. 234.
- 41. Ebd. V.61.
- 42. Ebd. 57.
- 43. Ibd. 58.
- 44. Ebd. 59.
- 45. Ebd. 62.
- 46. Ebd.
- 47. Hegel: Enzyklopädie, § 163. Zusatz 2.
- 48. Ebd. S. 153.
- 4). Ebd. § 164.
- 50. Hegel: Werke, Ausgabe Glockner, III. 139.
- 51. Ebd. 146.
- 52. Bbd.
- 53. Ebd. 214.
- 54. Hegel: Werke, V. 63.
- 55. Mbd. 71.
- 56. Mbd. 64.

## III.

- 1. Marx an angels 14. I. 1858. Briefwechsel II. 275.
- Der Apparat der Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie weist auf eine Fülle von Stellen hin, die diese intensive Beschäftigung mit Hegel belegen.
- 3. Marx: Grundrisse, 21/2.
- 4. Werke: I.I. 617.
- 5. Werke: V.23.
- 6. Werke: I.I. 510.
- 7. Ebd. 409.
- 8. Ebd. 500/501.
- 9. Ebd. 428.

MTA FIL. INT.

- lo. Ebd. 434.
- 11. Bbd. 489.
- 12. Mod. 502.
- 13. Ebd. 509.
- 14. Ebd. 509/10.
- 15. Bod. 455.
- 16. Marx: Grundrisse 7.
- 17. Ebd. 318.
- 10. Marx: Kapital, Hamburg 1919, III. II. 414/5.
- 1). Marx: Werke, III. 228.
- 20. Mbd. 230.
- 21. Lenin: Philosophischer Nachlass, a.a.o. 2)8.
- 22. Grundrisse, 24.
- 23. Ebd. 25.
- 24. Ebd. 353.
- 25. Mars: Werke V. 226.
- 26. Ebd. 65.
- 27. Ebd. 66.
- 28. Ebd. 373.
- 2). Engels: Dialektik der Natur. 482.
- 30. Grundrisse: 585.
- 31. Ebd. 398.
- 32. Mark an Engels, 9. XII. 1861. Briefwechsel III. 4).
- 33. Marx: Werke: III.117.
- 33/a Kapital: a.a.o. I.83.
- 34. Grundrisse: 65.
- 35. Ebd. 113.
- 36. Ebd. 127.
- 37. Kapital I. 83.
- 38. Grundrisse: 11.
- 3). Ebd. 186.
- 40. Kapitale I. 368.
- 41. Hbd. 53.
- 42. Engels: Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staates, Moskau-Leningrad, 1934, 171.
- 43. Kapital, I.68.
- 44. Ebd. 69.
- 45. Ebd. 69/70.
- 46, Ebd. 71.

Lukács Arch.

345

- 47. Lenin: Philosophischer Nachlass, a.a.o. 97. und 99.
- 48. Ibd. 99.
- 49. Engels: Rezension von "Zur Kritik der politischen Ökonomie" von Marx. Marx-Engels. Ausgewählte Werke. Moskau-Leningrad, 1,34 I. 3/1/2.
- 50. Engels: Dialektik der Natur. 663.
- 51. Ebd.
- 52. Ebd.
- 53. Ebd.
- 54. Engels: Noten zum Antidühring. Ebd. 476.
- 55. Lenin: Philosophischer Nachlass, 289.
- 56. Engels: Dialektik der Natur, 652.
- 57. Hegel: Werke II. 83.
- 58. Feuerbach: Werke, Leipzig, 1846 ff. II. 214.
- 59. Ebd. 212.
- 60. Grundrisse: 6.
- 61. Engels an Starkenburg, 25.I. 1894. Ausgewählte Briefe, Moskau-Leningrad 1934, 412.
- 62. Lepino Philosophischer Nachlass, 287.
- 63. Hegel: Werke V. 333/4.
- 64. B. Fogarasi: Logik. Verlag der Ungarischen Akademie der Wissenschaften. Budapest, II. Auflage 1953. 232. ung.
- 65. Stalin: Probleme des Leninismus, Wien-Berlin 1926. 35. Zitiert bei Fogarasi, a.a.o. 216.
- 66. Lenin: Bericht über das Parteiprogramm am achten Parteitag.

  Ausgewählte Werke, Moskau-Leningrad, 1932 ff. VIII. 355.
- 67. Es mag in diesem Zusammenhang vielleicht manche interessieren, dass Marx folgende Etymologie der Ausdrücke Allgemeinheit und Besonderheit aufwirft: "Was würde aber old Hegel sagen, wenn er erführe jenseits, dass das Allgemeine im Deutschen und Nordischen nichts bedeutet, als das Gemeinland, und das Sundre, Besondre nichts als das aus dem Gemeindeland ausgeschiedene Sondereigen? Da gehn denn doch verflucht die logischen Kategorien aus "unsrem Verkehr" hervor. "Marx an Engels, den 25. III. 1868.

  Briefwechsel IV. 34.
- 68. Lenin: Philosophischer Nachlass, 294.
- 6). Marx: Werke. V. 414/5.
- 70. A. Trendelenburg: Logische Untersuchungen, dritte Auflage Leipzig 1870. II.229.
- 71. Ebd. 230.

IV.

- 1. Platon: Der Staat. K. zitiert nach der Übersetzung von Preisedanz.
  Jena. 1916. 395.
- 2. Marx: Kapital. I. 64.
- 3. Ibd. 65.
- 4. Aristoteles: Politik. I. Buch, Kapitel 8/9, zitiert im Kapital I.
- 5. Aristoteles: Poetik. 9. Kapitel
- 6. Diderot: Ausgabe von Assézat. Paris. 1875 ff. VII.151.
- 7: Ebd. 151.
- 8. Ebd. 103.
- 9. Abd. 155.
- lo. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, 86. Stück.
- 11. Ebd.
- 12. Ebd. 89. Stück.
- 13. Ebd.
- 14. Ebd. Anmerkung.
- 15. Zitiert ebd. 92. Stück.
- 16. Ebd. 3. Stück.
- 17. Ebd.
- 18. Balzac: Vorwort zur menschlichen Komödie
- 19. Hamburgische Dramaturgie. 95. Stück.
- 20. Goethe: Zur Naturwissenschaft im Allgemeinen: Anschauende Urteilskraft.
- 21. Goethe: Annalen, Jahr 174.
- 22. Goethe: Machtrage zur Farbenlehre, 31.
- 23. Goethe an Zelter, 22.VI. 1802.
- 24. Marx: Werke, III. 303.
- 25. Goethe: Sprüche in Prosa. Über Naturwissenschaft. V.te Abteilung.
- 26, Mbd. III-te Abteilung.
- 27. Goethe: Spruche in Prosa. Maximen und Reflexionen III-53 Abteilun
- 28. Ebd. Uber Naturwissenschaft V-te Abteilung.
- 2). Goethe: Materialien zur Geschichte der Farbenlehre, Konfession des Verfassers.
- 30. Ebd.
- 31. Goethe zur Farbenlehre, Didaktischer Teil. 720.
- 32. Veröffentlicht in: Nachträge zur Farbenlehre: Neueste aufmanternd
- 33. Goethe: Sprüche in Prosa, Nachträgliches,
- 34. Ebd. Maximen und Reflexionen, III-te Abteilung.

MTA FIL IMT.

347